Krishna chandra college centra Library

\$20

কাশীমবাজারের রাণী শ্রীমতী সরোজিনী দেবীর ও শ্রীযুক্ত স্থপ্রসন্ন বন্দ্যোপাধ্যায়ের সাহায্যে প্রচারিত

সাংখ্যযোগাচার্য্য শ্রীমৎ স্বামী হরিহরানন্দ আরণ্য কৃত



(কর্মবাদের দার্শনিক ও বৈজ্ঞানিক বির্তি)

শ্রীমৎ সাংখ্যপ্রকাশ বক্ষচারী

3

প্রীস্থনীলকুমার মুখোপাধ্যায় বি, এস্-সি কৃত নীকা সমেত।



কাপিল মঠ হইতে প্রকাশিত কাপিল মঠ, মধুপুর, E. I. Ry.

मन २००४। है १ २२०५



मूला > वक छोका।

## Krishna chandra college central Library

मृठी।

উপক্রমণিকা

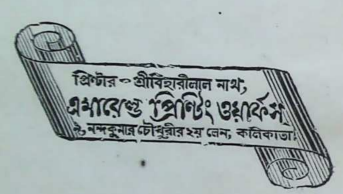
9: >-- bo

প্রকরণ ১—কর্মের লক্ষণাদি, থিওরী। প্রঃ ২—জড়বাদের থিওরী আদি, স্টে আদি সম্বন্ধে প্রাচ্য ও পাশ্চাত্য বিভিন্ন মত। প্রঃ ৩—কর্ম কাহার। প্রঃ ৪—সাধারণ ও অসাধারণ ক্রিয়া ও বিষয়। প্রঃ ৫—'আমি' কিষের দ্বারা নির্মিত। প্রঃ ৬—মহদাদির মূল স্বভাব। প্রঃ ৭ (ক্)-(ঝ)—আধুনিক নানা দার্শনিক মত, প্রাচীন গ্রীক দার্শনিক মত ও আধুনিক বৈজ্ঞানিক মত। প্রঃ ৮—আমিত্বের চেতন হেতু বা চৈতত্য স্বরূপ পুরুষ। প্রঃ ১—কত কাল হইতে আমিত্ব নির্মিত। প্রঃ ১০—কর্মের বিষয়। প্রঃ ১২—করণের বিবরণ ও তাহাদের সহিত কর্মফলের সম্বন্ধ। প্রঃ ১২—কর্মের দ্বারা কিরূপে ফল হয়। প্রঃ ১৩—জন্মান্তরবাদ। প্রঃ ১৪—জন্মান্তরবাদের আপত্তির বিচার। প্রঃ ১৫—অভিব্যক্তিবাদ, প্রাণীর উৎপত্তি। প্রঃ ১৭—কর্ম্মবাদের সংক্ষিপ্ত সিদ্ধান্ত।

কর্মাতত্ত্ব ... পৃ: ৮১ — ১৭৮
১ম অধ্যায় — লক্ষণ। ২য় অঃ — কর্ম্মদংস্কার। ৩য় অঃ — বাসনা বা
আশয়। ৪র্থ অঃ — কর্মাশয়। ৫ম অঃ — কর্মফল। ৬ৡ অঃ —
জাতি বা শরীর। ৭ম অঃ — আয়ু। ৮ম অঃ — ভোগফল।
৯ম অঃ — ধর্মাধর্ম কর্ম। ১০ম অঃ — নিয়মের প্রয়োগ।

১ম পরিশিষ্ট। শরীর ও তাহার উৎপত্তির তত্ত্ব ··· পৃঃ ১৭৯ – ১৯১ প্রাণ্যন্ত্রের কার্যা। যত্ত্র কি । প্রাণীর বিভাগ, প্রাণীর প্রজনন। আধুনিক আবিষ্কার সাংথ্যেরই অনুমত। সংক্ষিপ্ত অনুসংহার।

২ র পরিশিপ্ত। স্ক্ররপাদি বিষয় ও অসাধারণ করণকার্য্য পৃঃ ১৯২-২০৬ করণের বিষয় — সাধারণ ও অসাধারণ। বিপ্রকৃষ্ট বিষয়। ভবিষ্যৎ জ্ঞান। অসাধারণ জ্ঞান শক্তির — কারণ। স্বাধীন ইচ্ছা ও



KCC



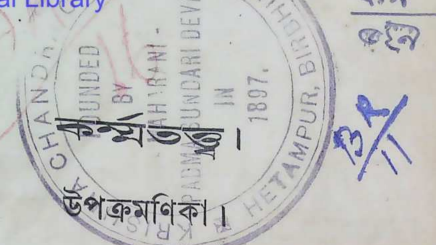
বিধিলিপি। পুরুষকার ও অদৃষ্ট। দ্র মনঃক্রিয়া। জ্ঞানেক্রিয়ের, ৰুমোলিয়ের ও প্রাণের অসাধারণ ক্রিয়া। অলৌকিক শক্তি ও তাহার বিষয়। অদাধারণ সহজ ধী। शुः २०१ —२७२

**७**য় अतिशिष्ठे । मृङ्ग ७ পूनर्जन মৃত্যু সম্বন্ধে শাস্ত্রীয় বিবরণ। মৃত্যুকালীন অনুভূতি ও তাহার উদাহরণ। উহা হইতে পরলোক সম্বন্ধে কয়েকটী সিদ্ধান্ত। পরলোক সম্বন্ধে পাশ্চাতা প্রেতবাদীদের উক্তি। প্রেতের গতি সম্বন্ধে শাস্ত্রীয় মত। জন্মান্তরবাদ সম্বন্ধে প্রেতবাদীদের উক্তি। পরলোকের শাস্ত্রীয় বিবরণ। ব্রহ্নাণ্ডের অভিবাক্তি।

शृः २००—२८० 8र्थ পরিশিষ্ট। প্রাণিতত্ত্ব প্রাণীর লক্ষণ। উত্তিদের, জন্তর ও মানবের জ্ঞানেন্দ্রিয় ও প্রাণশক্তির বিকাশের তারতমা। করণশক্তি সকলের সাত্ত্বিক, রাজন ও তামন বিভাগ। মানবে সামাজিকতা বৃত্তির বিকাশ। মানবে ও অন্ত প্রাণীতে Instinct বা সহজাত কর্মাকুশলতার বিকাশের ভেদ। Instinct কোথা হইতে আদে। উহার দারা মানবে ও অন্ত প্রাণীতে কোন মৌলিক ভেদ হয় না। ইতর জন্তর ও উভিদের "দোল"।

৫ম পরিশিষ্ট। হল্ম শরীরের আয়ু সুল্লবীজ জীবের ত্রিবিধ কর্ম্মাশর ও বাসনা।

নিৰ্ঘণ্ট



रे

ায়

st

SS

ুত

১। কোন এক দেহধারণ, দেই দেহের আয়ু এবং সুখ ও তুঃখভোগ এই সকল ঘটনার মূল মানবের প্রধান মীমাংস্ত বিষয়। উহারা কিরুপে হয় তাহার দার্শনিক ও বৈজ্ঞানিক মীমাংসাই কর্মতত্ত্ব। অন্ধবিশ্বাস, তাদৃশ বিশ্বাসমূলক সম্ভবপর হেতু বা থিওরী \*, অপ্রামাণ্য থিওরী, speculation বা বিভৰ্ক অৰ্থাৎ এটা হবে কি ওটা হবে এতাদৃশ বহুমুখী অপ্রতিষ্ঠ তর্ক, প্রভৃতির ছারা নিঃসংশয়ে কিছুই বুঝা যায় না।

 থিওরী = উপপত্তির হেতু বা সম্ভবপর হেতু। কোন অজ্ঞাতবিষয় বৃঝিতে হইলে আমরা একটা সম্ভবপর হেতু ধরিয়া লইয়া অনেকস্থলে তাহা ব্ঝিতে চেষ্টা করি। প্রথমত কেবল একটা সম্ভবপর হেতু ধরিয়া লইলে তাহাকে হাইপথেসিস্ বলে। পরে উহা যথন কতকটা প্রমাণদঙ্গত করা যায় তথন তাহাকে থিওরী বা উপপত্তির হেতু বলা যায়। থিওরী সমাক্ প্রমাণিত হইলে তথন তাহা fact বা তথা বা সতা হয়, আর থিওরী থাকে না। দর্শন-বিজ্ঞানজগতে থিওরীর অনেক আবশুকতা আছে। থিওরী পৃঃ ২৪৪—২৫° ধরিয়া অনেক তথ্য আবিষ্ণৃত হইয়াছে। "The majority of scientists, however, रूच भदीरात नीर्च आयू। অসুবৃধির ও সুবৃধির সংস্থারের appear to consider that the advantages of hypotheses regarded in অনুপাতের ভেরই উহার কারণ। স্নাদেহের আয়ুর বাসনা ও the proper light and not representing the actual state of affairs, are কর্মাশর। স্ক্রদেহের আযুক্ষরে প্রাণীর স্ক্রীজজীবরূপে অবস্থান much greater than the disadvantages". Senter's Physical Chemistry Darwin व्यान "without hypotheses there is no useful observation." প্রকৃত স্থায়প্রবণচিত্ত ব্যক্তিরা থিওরীকে থিওরী বলিয়াই ব্যবহার করেন। অজ্ঞেরাই খওরীকে তথ্যরূপে ধরিয়া উহার অপব্যবহার করে। আবার অনেকে তথ্যকেও থিওরী

কৰ্মতত্ত্ব

থ প্রথমত দেখা যাক এ সম্বন্ধে কতগুলি থিওরী বা সম্ভবপর হেত্বাদ মানব-সমাজে প্রচলিত আছে যাহার ছারা মানব ঐ বিষয়ের উপপত্তি (যুক্তিসম্পতি) করিতে চেষ্টা করে।

২। (১ম) জড়বাদের থিওরী। এই মতে জড়দ্রব্যের দারা জীব নির্মিত। জড়েরই গুণ মন। শরীর গেলেই আত্মত্তের নাশ হয়। বায়ু জল আদির ক্রিয়ার ন্যায় জীবের ক্রিয়া। জড়দ্রব্যের সংঘাত হইতেই শরীরের উৎপত্তি। এই মতে বর্ত্তমান শরীরের স্থের জন্মই আমরা কর্ম করি। শ্বাবজ্জীবেৎ স্থাং জীবেৎ ঋণং কৃত্বা ঘৃতং পিবেৎ" এই তত্ত্বই ইহাদের কর্মনীতির মূল। পুরাকালের এই বাদীরা যুক্তি মানিতেন না এবং অবিশাসই সম্বল করিয়া এই অযুক্ত মত থাপন করিতেন।

মনে করিয়া গোল করে। মীমাংসকেরা বা theologistরা শাস্ত্রবাক্যকে অভ্রান্ত মনে করিয়া পরে তাহা সক্ষত করিবার জন্ত থিওরী উত্তাবন করেন ও দার্শনিক প্রসুক্ষ করেন। প্রকৃত দার্শনিক ও বৈজ্ঞানিকেরা প্রথমে বিজ্ঞাত তথ্য সকল লয়েন ও পরে তাহা উপপন্ন করার জন্ত থিওরী গ্রহণ করেন এবং ঐ তথ্য সকলের শ্বভাব হইতে নিয়ম আবিকার করেন। তথ্যসকল ও ঐরূপ নিয়মসকলই প্রকৃত দর্শনশাস্ত্র ও বিজ্ঞানশাস্ত্র। উহাতে যে থিওরী লওরা হয় তাহা আবশ্যক হইলে ত্যাগ করা বা তৎপরিবর্তে অন্ত যুক্তের থিওরী লওরা বৈজ্ঞানিক প্রথা। থিওরীর অন্ত অনেক অর্থও আছে।

এক শ্রেণ আছে তাহার। মনে করে দর্শনশাস্ত্র বিওরীর রাজ্য, বিজ্ঞান তাহা নহে এবং ঐ জন্ত দর্শনের অবজ্ঞা করে। ইহা সম্পূর্ণ আন্তি। এ বিবরে Dr. W. Carr বলেন "It is curious that we should associate the maxim "hypotheses nonfingo" with the scientific method of experiment, and suppose that the making of hypotheses the particular vice of speculative metaphysics. The contrary is true". অর্থাৎ "ইহা রহন্ত জনক বে 'বিওরী না করা' এই প্রথাকে আমরা বৈজ্ঞানিক প্রণালীর একচেটিয়া মনে করি। আর মনে করি বে বিওরী করা বার্শনিকদের বিশেব পাপ। সত্য ইহার ঠিক বিপরীত।"

অধুনাতন কালে এক শ্রেণীর বৈজ্ঞানিকেরা ইহা যুক্তির ভিত্তিতে স্থাপিত ক্রিতে চান। কিন্তু যুক্তি অপেক্ষা অবিশ্বাস বা scepticism এখনও ইহাদের সম্বল। প্রাচীন কালেও লোকায়তদের অবিধাসই সম্বল ছিল। যথা "জীর্ণে ভোজনমাত্রেয়ঃ কপিলঃ প্রাণিনো দয়। বৃহস্পতিরবিশ্বাসঃ পঞ্চালঃ স্ত্রীযু মাদ বিম্॥" অর্থাৎ জীর্ণ হইলে ভোজন বৈছ আত্রেয়ের সার মত, প্রাণীতে দয়া কপিলের, নাস্তিক বৃহস্পতির অবিশ্বাস ও স্ত্রীদের প্রতি মৃত্ ব্যবহার করা নীতিবিৎ পঞ্চালের সার মত। ইঁহার। বলেন শরীর কোষসমষ্টি, কোষসকলের যন্ত্রীভূত হওয়াই ইক্সির ও মন্তিকের স্বরূপ। তাহার function বা ক্রিয়াবিশেষই জ্ঞান, চিন্তা, ইচ্ছা আদি। তাহাদের দারাই কর্মা হয়। শরীরের মৃত্যুতে শরীরের উপাদানগুলিই থাকে, আত্মত্ব নষ্ট হইয়া যায়। স্ক্তরাং প্রাচীন লোকায়তের ন্তার ইঁহাদেরও কর্মনীতির মূল দৃষ্টস্থ। তবে "ঋণং কৃত্বা ঘৃতং পিবেৎ" এতদূব ইংগার যান না। প্রাণীর বা দেহের উৎপত্তি বিষয়ে ইংগাদের এক শ্রেণীর পণ্ডিতেরা বলেন matter নামক জড়দ্রব্য হইতে স্বতঃই এককৌষিক (unicellular) প্রাণী হয়। পরে তাহা হইতে বিকাশ-ক্রমে উচ্চ প্রাণী হয়। অন্ত শ্রেণীর পণ্ডিতেরা বলেন matter এর স্থায় প্রাণীও অনাদি ( কুত্রিম উপায়ে প্রাণী উৎপাদন করিতে না পারাতে ইঁহারা এইরূপ বলেন)। এই বাদীদের মতে matter ও force বা চলন নামক ছই পদাৰ্থ আছে। কেহ কেহ বলেন ঐ ছই এক (monist বা একবস্তবাদীরা )। মাাটার অণুসমষ্টি, সেই অণুদের বৃাহনবিশেষ ও ক্রিয়া হইতে শরীর, শব্দাদি বোধ বা sensation এবং consciousness বা অন্তর্বোধ সবই হয়।

মাটার কি এবং কিরপেই বা তাহার বাৃহন ও চলন হইতে জ্ঞান, ইচ্ছা আদি হয় তাহা ইঁহারা কিছুই বলিতে পারেন না। এই মতে force বা চলন এবং thought বা চিন্তন একই জিনিস। কেন বা কিরপে ইহারা এক তাহার উত্তর নাই। \* স্কুতরাং ইহাদের মত মূলত যুক্তিহীন। সাধারণ মাটোর ছাড়া ইহাদের নিরন্তরাল ঈথার নামক দ্রব্যপ্ত স্বীকার করিতে হয়। কিন্তু ঈথার যে কি, তাহার তত্ত্ব যে কিরপ করনা করিতে হইবে মাটোরের ধর্ম বাতীত তাহার অন্ত কি ধর্ম আছে ইত্যাদি বিষয়ে কিছুই উত্তর নাই। স্কুতরাং এই অযুক্ত বাদের দ্বারা কিছুই স্থির হয় না। এইরূপ বাদের বিষয় আমরা অত্যে আরপ্ত ( ৭ প্রকরণ দ্রন্তরা) বিশেষরূপে বলিব। Speculation রূপ বিতর্কের বা বহুমুখী বিচারের রাজ্যে এই বাদীরাপ্ত দিশাহারা হইয়া ঘুরিতেছেন। ইহাদেরকেও যুক্তি লজ্যন করিয়া অনেক সিদ্ধান্ত করিতে হয়। তাহাও অরবিশ্বাসের সহিত তুলামূল্য।

\* "Mental phenomena cannot as yet be measured, and has not yet been shown to be co-related with physical energy. In other words it has not yet been proved that mental force is energy at all \* \*. Although a close relation exists between physical changes in the brain and mental phenomena, no further connection has as yet been drawn between mental power and physical force". H. W. Conn.

অর্থাৎ "মানসিক ভাব এ পর্যান্ত মাপা যায় নাই এবং ইহা যে জড়শক্তির সহিত সমজাতীর তাহাও দেখান হয় নাই। অন্ত কথায়—ইহা প্রমাণিত হয় নাই যে জড়শক্তি বা প্রচলন ও মনঃশক্তি একই পদার্থ। মনঃকার্য্যের সহভাবিরূপে মন্তিক্ষেত্রও পরিণাম হয় ইহাই নাত্র জানা বায় অন্ত সম্বন্ধের বিষয় জানা নাই।"

Lodge বলেন "Life and mind are able to act upon matter \* \* \* \*

Life does not appear to be a form of energy" অর্থাৎ প্রাণ ও মন মাটোরের

উপর কার্বা করে। \* \* \* \* প্রাণ যে প্রচলনরূপ জড়শক্তি ইহা সিদ্ধ হয় না।

(২য়) কর্ত্তা বা creator থিওরী। কিছু না হইতে যিনি উৎপাদন বা সত্ত্বীকরণ করেন তিনি creatorরূপ কর্ত্তা। এই মতে একজন কর্ত্তা আছেন যিনি আমাদেরকে করিয়াছেন। কিন্তু তিনি কিরূপ, কেন আমাদিগকে করিয়াছেন, কি দিয়া করিয়াছেন, এসব বিষয় mystery বা বুঝার ও জানার উপায় নাই; ইহা বিখাদ করিয়া লইতে হইবে। তবে এই বাদীরা কিছু কিছু যুক্তি দিয়া ঐ বাদ সঙ্গত করার চেষ্টা করাতে উহা থিওরা। ইঁহাদের বিশ্বাদ—কর্ত্তা 'আত্মাদের' অনির্বচনীয় উপায়ে উদ্ভাবিত কবিয়া এক জলাশয়ে জিয়াইয়া ( plankton বা প্লবমান প্রাণীরূপে ) রাথেন বা একজাতীয় উদ্ভিদের ( phanerogam ) ফলরূপে রাথেন। পরে মাতৃজঠরস্থ বীজে তাহা প্রবেশ করাইয়া দেন। তাহাতে শরীর হয় এবং ঐ আত্মাদের পূর্কনিদিষ্ট (predestined) ভাগাযুক্ত করিয়া দেন তাহাতেই তাহারা কর্মা করে ও তদকুদারে কর্ত্তা স্থুখড়ংখাদি দেন। কেহ বা বলেন কর্ত্তা 'আত্মাদের' স্বাধীন ইচ্ছাযুক্ত (free will) করিয়া দেন তাহার দারা তাহারা কর্ম্ম করিলে তিনি তদনুসারে স্থগত্বঃথ দিয়া থাকেন। এই জাতীয় বিশ্বাসমূলক অন্ত থিওরীর দারাও এই বাদীরা ব্যানর চেষ্টা করেন। ঐ কর্তা-ঈশ্বরের দারা উপদিষ্ট ভাল কর্মা করিলে এবং তাঁহার নিকট প্রার্থনা করিয়া তাঁহাকে তৃষ্ট করিলে তিনি ইহলোকে ও পরলোকে ভাল করেন, আর তলিষদ্ধি কর্ম করিলে বা তাঁহাকে প্রার্থনার দ্বারা তুষ্ট না করিলে তিনি মন্দ করেন। যথন অন্ধবিশ্বাস এই বাদের মূল তথন ইহা দর্শন রাজ্যে সমাক স্থান পাইবার যোগা নহে। ইহার মূল বিশ্বাস্ত প্রতিজ্ঞাগুলিতে যদি কেহ বিশ্বাদ না করে তাহা হইলে তাহাকে এই বাদীরা কিছুই বলিতে পারেন না।

(ত্য়) তৃতীয় মতে অনাদি ঈশ্বর ও পৃথক্ অনাদি জীবগণ আছেন। শীলা বা ক্রীড়ার জন্ম ইচ্ছার দারা ঈশ্বর জীবের কর্মানুসারে দেহ, আয়ু ও স্থতঃথরূপ ফলদান করেন এবং ঈশ্বর জগতের স্রষ্টা। স্রষ্টা অর্থে ইংলারা creator বলেন না, কিন্তু কোন কারণ হইতে (সেই উপাদান ও নিমিত্ত কারণ তিনি নিজেই) যিনি কার্যাকে ব্যক্ত করেন তাঁহাকেই স্রষ্টা বলেন।

এই বাদেরও মূল অন্ধবিশ্বাস। নিজেদের থিওরী বিশেষ অনুসারে বিশ্বাস্থা শাস্ত্রের বাকা সকলের অর্থ করিয়া ইঁহারা সেই অর্থ যুক্তির দ্বারা সঙ্গত করিতে চেষ্টা করেন এবং ঐরূপ অর্থকেই তাঁহাদের প্রমাণের ভিত্তি করেন। স্থতরাং ইহা প্রকৃত দার্শনিক আসন পাইবার যোগ্য নহে।

(৪র্থ) চতুর্থমতেও অনাদি, অল্রান্ত ঈশ্বর ও অনাদি জীব স্বীকৃত হয়। ল্রান্তিবশতঃ বা ল্রান্তি লইয়া ঈশ্বরই অনাদিকাল হইতে জীব হইয়া আছেন স্করাং ঈশ্বর ও জীব এক। অনাদি অচেতন কর্ম্ম আছে। তাহা লইয়া স্ষ্টিকালে ঈশ্বর জীব স্থান্ত করিয়া তন্মধ্যে অনুপ্রবেশ করিলেও কর্ম্ম ও ঈশ্বর অনাদি বলিয়া জীবও অনাদি। ঈশ্বর লীলার বা ক্রীড়ার জন্মই কর্ম্ম করেন। এই লীলার উদ্দেশ্যাদি বুঝার সন্তাবনা নাই। এইরূপে স্টে জীব কর্ম্ম করে। বৈধ কর্ম্ম করিলে ঈশ্বর ভাল ফল দেন আর অবৈধ কর্মা করিলে তিনিই মন্দ ফল দেন।

ইহাদেরও প্রমাণ শাস্ত্রবাক্য এবং তাহা নিজেদের থিওরী অনুসারে ব্যাখ্যা করিয়া ইহারা নিজেদের মতের সঙ্গতি করিতে চেষ্টা করেন। সেই শাস্ত্রসকলকে যদি কেহ ভ্রান্ত বলে, তবে ইহাদেরও দাঁড়াইবার স্থান থাকে না। স্কুতরাং এ মতও বৈজ্ঞানিক ও দার্শনিক জগতে স্প্রতিষ্ঠা লাভ করিতে পারে না। \*

## উপক্রমণিকা ২-৩ প্রঃ

(৫ম) পঞ্চম মতে সুথ, ছঃখ, দেহধারণাদি ঘটনা কার্য্যকারণঘটিত ব্যাপার। প্রধান ও মূল কারণ এবং কার্য্য সকলকে বিশ্লেষ করিয়া ইহারা দেখান ও দেই ভিত্তিতে কর্ম্মতত্ব ব্যাথ্যা করেন। সেই 'কারণকার্যাের' সংখ্যা পঁচিশ এবং তাহারা তত্ত্ব নামে খ্যাত। সেই পঁচিশ তত্ত্ব অনুভূরমান ভাব পদার্থ স্ক্তরাং তাহা জানিতে হইলে কোন থিওরীর আশ্রম লইতে হয় না। দেই তত্ত্বসকলের স্বাভাবিক ক্রিয়া হইতে দেহ, আয়ু ও স্ব্থহঃখ হয়। অনুভূরমান কারণ দ্রব্য, কার্য্য দ্রব্য ও তাহাদের স্বাভাবিক ধর্ম লইয়া দেহধারণাদি ব্যাপারের স্থাম্মসত্ব ব্যাথ্যা করাতে এই মত সমাক্রপে বৈজ্ঞানিক ও দার্শনিক প্রণালীর অনুমত। বিজ্ঞানশান্ত্রের স্থায় বৈতর্কিক (speculative) থিওরীর ইহাতে আবশ্যুকতা যে অতি জ্মন্ত আহে তাহা বিজ্ঞ পাঠক দেখিতে পাইবেন। শেষোক্ত এই পঞ্চম মত অনুসারে কর্ম্মতত্ত্ব বিবৃত হইয়াছে। বৌদ্ধেরা ও ক্রের ফল স্বাভাবিক নিয়মে হয় ইহা স্বীকার করেন কিন্তু তাহাদের কর্ম্মতত্ত্বর দার্শনিক ব্যাথ্যা নাই।

ত। এক্ষণে বিচার্য্য-কর্ম কাহার ? 'আমি জানি', 'আমি করি', 'আমি দেহ ধারণ করি' ইত্যাকার অনুভূতি সকলেরই হইয়া

দিলে তাঁহার বৈষম্য দোষ হইত।' ইহাতে ঈশবের পক্ষপাতশূক্সতা কথিত হইলেও তিনি যে সর্বাশক্তিমান্ ও করণাময় (প্রায় সমস্ত আর্থ শান্তেরই যাহা মত) তাহা দিল্ল হয় না। কারণ যে ভাল করিয়াছে তাহার ভাল করিলে তাহাকে করণা বলা যায় না বরং ভাল করিবার সামর্থ্য থাকিলেও এরূপ ঈশর যথন ভাল করেন না তথন তাহাকে হয় অশক্ত নয় নিম্করণ বলিতে হয়। ইহাতে কেহ কেহ বলেন হঃখ না থাকিলে হথ বুঝা যায় না সেইজক্সই ঈশর কুকর্মকারীদের হঃখ দেন। এতত্ত্তকে বক্তব্য যে তিনি প্রকৃত সর্বাশক্তিমান্ হইলে হঃখ না দিয়াও ত হথ বুঝাইতে পারিতেন। তাহা করেন না কেন? ইহার কোন উত্তর তাহারা দিতে পারেন না।

<sup>\*</sup> তৃতীর ও চতুর্থ মতানুসারে ঈশর আমাদের কর্ম্মের ফলদান করিতেছেন। এ
বিবরে শঙ্করাচার্ব্য বলেন 'ঈশর মেঘের মত; মেঘ যেমন সর্ব্যক্ত সমভাবে বর্ষণ করে
ঈশরও তেমনি যে বেমন কর্ম করিয়াছে তাহাকে তেমনি ফল দেন। তাহা না করিয়া
বে ভাল করিয়াছে তাহাকে মল্ল ফল দিলে এবং যে মল্ল করিয়াছে তাহাকে ভাল ফল

থাকে। अ অতএব কর্ম্ম আমার বা আমির। প্রাণশক্তি বা দেহ, কর্ম্মেন্তিয়, জ্ঞানে ক্রিয়, মন, অহংকার ও অহংজ্ঞানমাত্র বৃদ্ধিতত্ত্ব এই সকলকেই আমি শব্দের অর্থরূপে আমরা বাবহার করি।, এই সকল দ্রব্য একযোগে প্রবৃত্তির জন্ম বা নিবৃত্তির জন্ম যে ক্রিয়া করে তাহাই জৈব কর্ম্ম ষেমন জড়দ্রবোর ক্রিয়া হইতে কার্যা কারণ ঘটত বিশেষ বিশেষ ফল হুয় তেমনি জৈব ক্রিয়ার ঘারাও সেই প্রকারে যেরূপ ফল হয় কর্মবাদে তাহাই বাাথাাত হয়।

ক্রিয়া তিন প্রকার (১) অগ্নি বায়ু আদি ভৌতিক দ্রব্যের ক্রিয়া: (২) ষম্ভরূপ অপ্রাণীদের ক্রিয়া; (৩) প্রাণীর বা জীবের কর্দ্ম। ভৌতিক ক্রিয়ার মৌলিক স্বরূপ এস্থলে বিচার্যা নহে। অপর তুই প্রকার ক্রিয়ার মধ্যে যান্ত্রিক ক্রিয়া ও জৈব ক্রিয়ার সাদৃশ্য আছে। উভয়েই অনেক অঞ্চের সমঞ্জদ ক্রিয়া হয়। পরস্ত জৈব কর্মা ও অজৈব যান্ত্রিক বা কলের ক্রিয়ার ভেদও বুঝা উচিত। প্রাণী নিজের কর্ম্ম-যন্ত্র নিজেই নির্মাণ করে ও তদ্বারা কর্ম করে আর অপ্রাণী যন্ত্র সকল স্বকীয় কর্ম-যন্ত্র নির্মাণ করে না। এই ভেদ মনে রাখিতে হইবে। প্রাণীরা যথন

নিজের কর্মা-যন্ত্র নিজেই নির্মাণ ও সন্তানপ্রজনন করিতে পারে তথন তাহাদের শক্তি অফুরস্ত স্বীকার করিতে হইবে। অজৈব যন্ত্র সকলের ক্রিয়া যন্ত্রাঙ্গ ক্ষীণ বা বিক্বত হইলেই শেষ হয়; কারণ তাহারা স্বত কিছু নির্মাণ ও প্রজনন করিতে পারে না। তবে অবকাশ না পাইলে জৈব বা অজৈব কোন যন্ত্রই ক্রিয়া করিতে পারে না। সাধারণতঃ ক্রিয়া এক অবস্থা হইতে আর এক অবস্থার যাওয়া মাত্র, আর দেহী স্বকীয় করণভূত যন্ত্রদকল লইয়া যে সমঞ্জদভাবে ক্রিয়া করে তাহাই কর্মতত্ত্বের কর্ম। ক্রিয়া মাত্র স্বাভাবিক কিন্তু কর্ম্ম স্বাভাবিক নহে। স্বাভাবিক ক্রিয়ার যে জৈব ভেদ তাহাই কর্মা: বর্দ্ধন ও প্রজনন—জৈব কর্মা এই দ্বিবিধ

উপক্রমণিকা ৩-৪ প্রঃ

৪। সাধারণতঃ দেখা যায় যে এক জ্ঞানের পর আর এক জ্ঞান, এক ইচ্ছাদি চেপ্তার পর আর এক চেপ্তা, এক সংস্থারের পর আর এক সংস্কার এইরূপে জ্ঞান, চেষ্টা ও ধারণশক্তির নিয়ত ক্রিয়া হইতেছে। ক্রিয়া হয় কোন বিষয় लहेगा। छूल ज्ञानि विषय, रखानित हाला विषय ७ गृशैक রূপাদির সংস্কার এবং স্থুল দেহধারণ-এইরূপ সাধারণ বিষয় বা গ্রাহ্ণবস্তু সকলেরই বিদিত। এই সাধারণ ক্রিয়া ছাড়া অসাধারণ ক্রিয়াও আছে, তাহাও না জানিলে কর্মতত্ত্বের সব বুঝা যাইবে না।

(১ম পরিশিষ্ট দ্রপ্টবা)।

স্বপ্নাবস্থায় কথন কথন ভবিষ্যুৎ বিষয়ের জ্ঞান হয়, তাহা ছাড়া clairvoyance, telepathy প্রভৃতিতে দুরদৃষ্টি, দ্রশ্রুতি, দূরবিষয়ের জ্ঞান হওয়াও সিদ্ধ সত্য। অতএব চিত্তেন্দ্রিরের এই অসাধারণ ক্রিয়াও আছে এবং তাহা কোন কোন স্থলে দেখা যায়। চিত্তের দারা ভবিষ্যং জ্ঞান, জ্ঞানেন্দ্রির দারা ব্যবহিত বা দূরের দর্শন, শ্রবণ প্রভৃতি, কর্মেন্দ্রির ও প্রাণশক্তির দারা স্ক্রদেহবিশেষ ধারণ করিয়া কর্ম্ম করা, দূর হইতে কর্মা ( telekinesis and ectoplasy ) এইরূপ সর্বা করণের

<sup>\*</sup> কাহার কর্ম এ বিষয়ে এই প্রতাক্ষ অনুভব থাকিলেও কেহ কেহ অন্ম থিওরী ( অন্ন বিশাসমাত্র অবলম্বনে ) উত্থাপন করেন। তাঁহাদের মতে ঈশ্বর বা দেবতাদের দারা আমাদের ক্রণকার্যা সকল হয়। কোন কোন শান্তবাকাই এই মতাবলম্বীদের প্রমাণ। ইহাতে আপত্তি হয় যে আমাদের সমস্ত কার্যা ঈশ্বর করাইলে পাপপুণাের ৰায়ী কে এবং কলভো<u>কাই বা কে ?</u> তাহারা ইহার কোন সত্তর দিতে পারেন না <del>প</del> ধর্ম দাধনে উক্তমহীন লোকে এইরূপ মত লইয়া মনকে প্রবোধ দিবার চেষ্টা করেন নাত্র। তাঁহাদের মনে রাখা উচিত যে কুকর্ম ঈশরই করান বা যেই করান তাহার কল বে তুঃপ তাহা নিজেকেই ভোগ করিতে হইবে। বুধিন্তির কুঞ্জের প্ররোচনায় মিখ্যা কথা বলিলেও নরকদর্শনরূপ ফল নিজেই পাইয়াছিলেন। এই আখায়িকার দারা ভারতকার এই তত্ত্বুঝাইয়াছেন।

20

অসাধারণ ক্রিয়াও দেখা যায়। জ্ঞানাদি শক্তি ক্রিয়া করিলে তাহার । বিষয়ও চাই। অতএব স্ক্র ভবিষ্যৎ বিষয়, স্ক্র শব্দ রূপাদি বিষয়, স্ক্র দেহধারণের যোগা স্ক্র ভৌতিক বিষয় এই সমস্তের সত্তাও স্বীকার্যা (২য় পরিশিষ্ট দ্রষ্টবা)।

ে। ক্রম 'আমি'র তাহা ঠিক হইল। একলে দেখিতে হইবে আমি কিসের দারা নির্মিত এবং কি লইমা আমিত্ব কর্মা করে। আমিত্বের প্রথম অংশ দেহ অর্থাৎ দেহ যে শক্তির দারা ধৃত (বা নির্মিত, বর্দ্ধিত ও প্রথম অংশ দেহ অর্থাৎ দেহ যে শক্তির দারা ধৃত (বা নির্মিত, বর্দ্ধিত ও পোষিত) হয়, তাহা। উহার নাম প্রাণশক্তি। প্রাণশক্তি পঞ্চবিধ—প্রাণ, উদান, ঝান, অপান ও সমান। ইহাদের বিশেষ বিবরণ যোগদর্শনস্থ 'সাংখীয় প্রাণতত্ব' প্রকরণে দ্রন্থবা (পরে ১১ প্রকরণেও বিবৃত হইবে)। মূল দেহধারণ শক্তিই এই পঞ্চপ্রাণ। তন্মধ্যে আত্মপ্রাণ বাহ্যোন্তব বোধের যে অধিষ্ঠান তাহার ধারণ শক্তি, উদান সেইরপে ধাতুগত বা আত্যন্তর বোধের ধারণ শক্তি, ব্যান চালক অংশ সকলের ধারণ শক্তি, অপান নিরোজঃ দ্রব্যের অপনয়ন শক্তি ও সমান সমনয়ন শক্তি। বিচার করিয়া দেখিলে বুঝা ঘাইবে যে এই পঞ্চবিধ শক্তি হইতেই সমগ্র দেহধারণ হয়, ইহারা সমস্ত প্রাণন ক্রিয়ার ব্যাপক। ইহা ছাড়া আর অন্ত প্রাণশক্তি নাই। ইহাই প্রাণবিত্যার সার।

কর্মেজিরগণ আমিত্বের দ্বিতীয় অংশ। ইচ্ছাপূর্ম্বিক কার্যা করার বস্ত্রই কর্মেজির। বাক্, পাণি, পাদ, পায়ু ও উপস্থ এই পাঁচটি কর্মেজির।

আমিত্বের তৃতীয় অংশ জানে ক্রিয়। কর্ণ, ত্বন্, চিফু, জিহ্বা ও নাসা বাহুজানের এই পঞ্চ হারভূত শক্তিই পঞ্চ জানে ক্রিয়।

এইগুলি আমিত্বের বাহ্ শক্তি। আমিত্বের আন্তর অংশের মধ্যে প্রথম মন। মনের কার্যা ত্রিবিধ—জ্ঞান, ইচ্ছাদি চেষ্টা ও সংস্থার বা ধারণ। তন্মধ্যে জ্ঞান ও সংস্কার অংশের অহা নাম চিত্ত এবং যে অংশ চেষ্টা করে তাহার নাম সঙ্কল্পক মন। প্রমাণ, বিপর্যায়, বিকল্প, নিদ্রা ও স্মৃতি এই পঞ্চ প্রকার জ্ঞান আছে। সমস্ত জ্ঞানই ইহার অন্তর্গত। ইহাদের নাম চিত্তবৃত্তি। সঙ্কল্প, ইচ্ছা, ক্বতি আদি চেটাই সঙ্কল্পক মনের কার্যা। কর্মাতত্ত্বের জহা ইহাদের বিশেষ জ্ঞান আবহাক। তাই পরে ইহাদের বিশেষ বিবরণ করা হইবে। সংস্কার জ্ঞান ও চেষ্টার ধৃতভাব। কোন জ্ঞান বা চেষ্টা হইলে তাহা যে স্ক্লেরপে চিত্তে থাকে এবং হেতু পাইলে পুনরায় উঠে তাহাই সংস্কার। কর্মাতত্ত্ব বুঝিতে হইলে ইহারও উত্তম জ্ঞান চাই।

উত্তম জ্ঞান চাই।

অমিত্বের দিতীয় আভান্তর অংশ অহংবোধ। আমি করি, জানি

এবং আমি এরূপ-ওরূপ ইত্যাকার বোধ সকলের যে 'আমি' তাহাই

অহংকার। আমি এক বলিয়া প্রত্যক্ষ অনুভব হয়। সেই এক

অনুভ্যুমান আমিত্ববোধ, যাহা আমি এরূপ-ওরূপ আকার ধারণ

করিয়া আছে, তাহাই অহংকার। ইহাও সাক্ষাৎ অনুভবের বিষয়।

অহংকারের কারণভূত যে শুদ্ধ 'আমি' বোধ যাহা 'আমি এরপ ওরূপ' হয় তাহাই আমিত্বের তৃতীয় আভান্তরিক অংশ বৃদ্ধিতত্ত্ব বা মহান্ আআ। বৃদ্ধি অর্থে সাধারণত জ্ঞান। অতএব যাহা মূল জ্ঞান বা আমিত্ব জ্ঞান তাহাই বৃদ্ধিতত্ত্ব। তাহা মহান্ বা আভিমানিক সঙ্কোচ-রহিত এবং আত্মা বা আমিত্ব। অতএব আমিত্বের অধাবসায় বা নিশ্চয় জ্ঞানই মহতত্ত্ব বা মহান্ আত্মা। সাধারণ জ্ঞানা বা বৃদ্ধি যে বৃদ্ধিতত্ত্ব নহে ইহা ত্মারণ রাখিতে হইবে।

৬। আমিত্বকে বিশ্লেষ করিয়া প্রাণ্ডক্ত যে দ্রব্য সকল পাওয়া গেল তাহারা সব যে অনুভূয়মান তথ্য পদার্থ, অন্ধবিশ্বাস্থ বা থিওরী নহে তাহা সকলেই বুঝিতে পারিবেন। এই সকলের মিলিত ক্রিয়াই দেহীর কর্ম। এই সকলকে আরও স্ক্রেরপে বিশ্লেষ করিলে কি কি পদার্থ পাওয়া যায় তাহাও দ্রন্তবা। মহান্ আআ হইতে পঞ্প্রাণ পর্যান্ত সমস্ত শক্তির ভিতর ক্রিয়াস্থভাব দেখা যায়। তাহাতে তাহারা নিয়ত এক অবস্থা হইতে অন্ত অবস্থায় যাইতেছে। আর ক্রিয়া হইলেই তাহা জ্ঞাত হয় বা অমূভূত হয়। চিত্তের জ্ঞান হওয়াও অবস্থায়রতা অথবা অবস্থায়রতার অমূভব। সেইরূপ ইচ্ছাদি হইলেও তাহা জ্ঞাত হয়। চক্ষুরাদির ক্রিয়া হইলেও রূপাদি জ্ঞান হয়। হস্তাদির ক্রিয়া হইলেও কর্মামূভূতি হয়। প্রাণের ক্রিয়া হইতেও স্বস্থতা অস্বস্থতা আদি বোধ হয়। অতএব জ্ঞান বা বুদ্ধ হওয়াও উহাদের অন্ততম স্বভাব।

ঐ সমন্ত করণের আরও এক স্বভাব দেখা যায়। জ্ঞান ও চেষ্টা হইলে তাহা একেবারে নই হয় না (কোন ভাব পদার্থের অভাব হয় না) কিন্তু স্ক্রভাবে ও শক্তিরূপে (ক্রিয়া শক্তিরূপে থাকে) থাকে। তাহাতে জ্ঞান আবরিত ভাবে যায় ও ক্রিয়া জড়ভাবে যায়। স্ক্তরাং এই আবরিত ও জড় হওয়ার স্বভাবও সমন্ত করণের অন্যতম স্বভাব।

অতএব বলিতে হইবে মহৎ হইতে প্রাণ পর্যান্ত সমন্ত দ্রব্যের মূলস্থাব—প্রকাশ বা বৃদ্ধ হওয়া, ক্রিয়া বা অবস্থান্তর হওয়া এবং আবরিত
ও জড় হওয়া বা স্থিতি। স্থতয়াং বেমন মৃত্তিকা স্থভাবের এক দ্রব্য বা
মৃত্তিকা—বট, কলস, ইট আদি দ্রব্যের উপাদান সেইরূপ প্রকাশস্বভাব,
ক্রিয়াস্বভাব ও ন্থিতিস্বভাব দ্রব্য বা সন্তর্জন্তম-রূপ প্রকৃতিই মহদাদির
উপাদান। ইহার ভিতরও কিছু থিওয়ী অথবা অন্ধবিশ্বাস নাই। ইহা
আমাদের অহুভূতির ভায়নঙ্গত বিশ্লেষ মাত্র। এই বিশ্লেষ মৌলিক
বিশ্লেষ, স্থতরাং ইহা অপেক্ষা আরু কিছু জ্ঞাতব্য উপাদানভূত মূল দ্রব্য
নাই প্রবং হইতেও পারে না।

भन्दा का उस रह Mul 13 रहे हैंग ৭। উপরে বলা হইল প্রকাশনীল সত্ত্ব, ক্রিয়াশীল রক্ত্র স্থিতিশীল 🔼 ४ তম এই তিন দ্রব্য বাহ্ন ও আন্তর সমস্ত দ্রব্যের মূল উপাদান এবং উহা ব্যতীত আর কোন মূল উপাদান নাই ও হইতেও পারে না। এ বিষয় উত্তমরূপে নিশ্চয় হওয়া আবশুক্। তজ্জ্য বাহান্তরের মূল উপাদান বিষয়ে মানব এ পর্যান্ত যে দার্শনিক গবেষণা করিয়াছে তাহা সংক্ষেপে আলোচনা করা যাইতেছে। প্রথমত দুষ্টব্য একবস্তুবাদ বা monism। Ernst Haeckel ইহার এক জন আধুনিক প্রধান আচার্যা। ইহাদের মতে একটি universal substance বা বিশ্ববস্ত আছে। তাহার দ্বিবিধ অবস্থা ( ১ম ) ম্যাটার ও ( २য় ) spirit বা মন। ম্যাটার নামক বস্তর দ্বিধ অবস্থা—এক mass বা ponderable বা ভারযুক্ত দ্রব্য (কঠিন, তরল, বায়বীয়) এবং অন্ত ঈথার। ইহা imponderable বা ভারহীন দ্রবা। যদিচ ঈথারের কিছু ভার আছে তাহাও ইংগদের স্বীকার করিতে হয়। Mass ज्वा অন্তরালযুক্ত অণুসমষ্টি আব ঈথার নিরন্তরাল সর্বব্যাপী দ্ৰা এবং ইহা আণ্ৰিক অবয়বহীন ("not made up of separate particles")। এই উভয় substanceএর বা বস্তুর নাম মাটোর, স্তরাং মাটার হইল 'extended substance' বা বাাপী বস্তু। এই ম্যাটারই জীবিত বস্ত হয়। জীবিত বস্তর গুণ sensation বা বাহ্যবোধ এবং consciousness বা অন্তর্বোধ। জীবিত বস্তুর আত্ম রূপ প্রোটোপ্লাজম্-ময় কোষ সকল। তাদৃশ জীবিত কোষের বা কোষ-সমষ্টির (organismএর) বিশিষ্টগুণই প্রাণিগণের বাহুবোধ বা অন্তর্বোধ। অদীম ম্যাটার দর্বদাই ক্রিয়াযুক্ত। এই ম্যাটার এবং ক্রিয়া বা force বা energy নিতাবস্ত। প্রাণ্ডক ঐ বিশ্ববস্তুর অন্ত ধর্ম যে বোধ এবং অন্তর্বোধ অর্থাৎ ঐ energy বা ক্রিয়াশক্তি তাহাই

thought, soul, consciousness বা spirit। ইহাদের মতে "matter or infinitely extended substance and spirit ( or energy) or sensitive and thinking substance are the two fundamental attributes or principal properties of the all-embracing divine essence of the world the universal substance (Haeckel's Riddle of the Universe, Chap. I) অর্থাৎ "মাাটার বা অদীম বাাপী বস্ত এবং ম্পিরিট ( আত্মা) বা ক্রিয়াশক্তি বা বোধ ও চিস্তাকারী বস্তু, এই ছুইটী ভাবই বিশ্বের দিবা মূলতভ্রে বা বিশ্ববস্তর ছই প্রধান ধর্ম।" ইহাদের একত জ্বাদ এইরূপ। বোধ ও অন্তর্বোধ অর্থাৎ ইংহাদের spirit মূলত substance এর গুণ হইলেও উহা যন্ত্ৰিত কোষে (বা মন্তিফাদিতে) বিকসিত হয় এবং শরীর গেলে ঐ spiritএর নিজত্ব কিছু থাকে না। ঐ soul বিলীন হয়। স্তরাং দইজন বাতীত প্রাণীদের বাজিত্বের আর কিছুই থাকে না। অতএব ইহাদের কর্মনীতি এই নাস্তিকতা অনুদারেই বাবস্থাপিত হয়। ইহাদের divine essence বা God অনন্তম্বভাব ছাড়া আর किइरे नरर।

Substance বা মূল বস্তু সহক্ষে ইহাদিগকে এই স্থভাব স্বীকার করিতে হয়; যথা—'I may formulate it in three propositions:—(I) no matter without force and without sensation; (2) no force without matter and without sensation; (3) no sensation without matter and without force. These three fundamental attributes are found inseparably mixed throughout the Universe'— Haeckel. অর্থাৎ "হেকেল বলেন 'আমি এ বিষয় নিম্নলিখিত তিনটি প্রতিজ্ঞায় নিবদ্ধ করিতে পারি; যথা—(১) ক্রিয়া ও বোধ ব্যতীত মাটার নাই, (২) মাটার ও বোধ ব্যতীত ক্রিয়া নাই, (৩) মাটার ও ক্রিয়া ব্যতীত বোধ নাই। বিশ্বে এই তিন মৌলিক গুণদকল অবিশ্লেয়ভাবে মিশ্রিত।" অগ্রত্তও তিনি বলেন "When sensation in the widest sense (as psychoma) is joined to matter and energy as a third attribute of substance \* \* \* \* \* . In thus uniting sensation with force and matter as an attribute of substance we form a monistic trinity" (Wonders of Life, P. 149) অর্থাৎ "মাটার ও ক্রিয়াশক্তির সহিত বস্তুর তৃতীয় বোধ ধর্মাও (সাইকোমা বা প্রকাশ নামক বাাপকার্থক যে বোধ) যোজা। \* \* এইরূপে ক্রিয়া, শক্তি ও মাটারের সহিত বোধগুণকেও আমরা বস্তুর ধর্মারূপে যোগ করিয়া একবস্তুরাদের ব্রিগুণত্ব করিয়া থাকি।" (সাংখ্যের ব্রিগুণবাদের ইহা নিকটে গিয়াছে)।

এইরপে ইহারা মাটার ও ক্রিয়াকে বোধের সহিত এক করিয়া নিজেদের monist বা একবস্তবাদী বলেন এবং 'মন ও মাটার পৃথক্ বস্তু' এই দ্বিস্তবাদ বা dualism হইতে নিজেদের পৃথক্ করেন।

৭। (ক) মন ও ম্যাটার পৃথক্ এই দ্বিস্তবাদের একজন প্রধান আধুনিক আচার্য্য Lodge। উক্ত এক বস্তবাদীদের ভিত্তিতে অনেক অবিসম্বাদিত সত্য থাকিলেও শেষে উহাদের অনেক অযুক্ত কথা বলিতে হয় এবং উহাদের দর্শনও অসমাক্। উহাদের substance বা মূল বস্তু কি? একবস্তবাদীদের প্রামাণ্য গুরু Spinoza বলেন 'I understand substance (substantia) to be that which is in itself and is conceived through itself; I mean that the

দেখা গেল এক অজ্ঞাত নামমাত্র বস্ত \* লইয়া এই বাদীরা জগতত্ত্ব বঝাইতে চাই

ন (থ)! হহা নক্ষণা অন্তাধ্য। আরও এক বস্তবাদীদের অন্তাধ্য
দৃষ্টি এই হে ই'হারা energy (প্রচলনের শক্তি) এবং বোধরূপ মন এই
ছইকে এক বলেন। এনার্জি অর্থে ক্রিয়ার শক্তি, বাহ্য ক্রিয়া অর্থে
'change of position' বা একস্থান হইতে অন্ত স্থানে গমন। তাহা
কিরপে জ্ঞানের সহিত এক বা জ্ঞান দ্রব্যের উপাদান তাহা উহারা
কিছুই ব্যান না (২ প্রঃ নোট দ্রন্থবা)। উহা ব্যাবারও বিষয় নহে।
উহা কেবল যুক্তিহীন অকল্পনীয় প্রতিজ্ঞামাত্র। অতএব খাহারা বলেন
ছই প্রকার শক্তি বা বস্ত আছে—(১) মানস বস্তু বা mind-stuff
এবং এক বাহ্যবস্তু বা matter (ম্যাটার ক্রিয়াশক্তি-বিশেষ) তাদৃশ
ছইবস্তবাদী dualistদের দৃষ্টি অধিকতর যুক্ত। তদপেক্ষা যুক্ত
মনোমাত্রবাদী psychomonist বা subjective idealistদের মত।
তাহারা স্ব্রক্তি সহকারে বলেন যে কোন কিছুর জ্ঞান হইলে তাহা

\* কারণ ক্রিয়াশন্তিই একমাত্র বস্তু পৃথিয়া যায়; তাহা ছাড়া আর ব্যাপি substance নামক বস্তু কোথার আছে? Relativity Theory অনুসারে দেখিলেও জড়বানীলের কিছু থাকে না। "If we adopt in mathematics and physics the principle of relativity (and have we any choice?) the obstinate persistent form of the objectivity of the physical world dissolves into thin air and disappears"—Dr. H. W. Carr's Principle of Relativity, P. 161. অর্থাৎ "গণিতবিজ্ঞানে ও জড়বিজ্ঞানে যদি আমরা আপেক্ষিকতাবাদ থাটাই (তাহা থাটান ছাড়া অন্ত পথ আছে কি?) তাহা হইলে বাহ্ন জগতের নিরেট অনপ্রার্ঘ্য ভাব (বাহা সাধারণত মনে হয়) যেন হাওয়াতে মিলাইরা বার এবং থাকে না।" কিঞ্চ বৈজ্ঞানিকেরা nature of matter and forceকে অন্তেম world enigma বা বিশ্বসমন্তা বলেন।

আছে বলি। জানা ও থাকা একই কথা। জ্ঞানের হেতু আন্তর দ্রবা মন ত আছেই (ডেকার্টের স্থলর স্থত্ত এ বিষয়ে আছে যথা "cogito ergo sum" অর্থাৎ আমি চিন্তা করি তাই আমি আছি) আর বাহ্ দ্রব্য জানি বলিয়া আছে বলি। তাহা যেরূপ আছে বলি তাহা এক এক প্রকার জ্ঞান মাত্র। 'এক প্রকার জ্ঞান' ইহা ছাড়া বাহ্ দ্ব্য সন্থক্ষে কি বলিতে পারা যায় ? "The atoms are nothing more than ideas" ( J. B. Burke's Origin of Life, P. 338 ) অথাৎ অণুসকলকে যেরূপ জানি তাহা মনের ভাব ছাড়া আর কিছুই নহে। Hume বলেন — যে বাহ্য কারণে আমাদের এই মনোভাব হয় তাহা যে কি তাহা ঠিক করিয়া বলা যায় ন।। তাহা ঈশ্বরেচ্ছা বা অন্ত কিছু হইতে পারে। Berkeley বলেন (ভারতীয় অনেক দার্শনিকও বলেন) "The universe is a system of ideas in the Divine, the all-pervading mind", অর্থাৎ 'বিশ্বজগৎ সর্বব্যাপী ঐশমনের প্রকারবিশেষের কল্পন মাত। Schopenhauer কেও বলিতে হইয়াছে জগৎটা "Divine will". এইরূপে ম্যাটার নামক পদার্থের মূল কি তাহা দার্শনিক যুক্তির দারা অনুসন্ধান করিলে জড়বাদীদের মাটার বিলীন হইয়া যায় স্থতরাং তাহাদের দৃষ্টি—দৃষ্ট বিষয়ে অনেক সত্যের উপর স্থাপিত হইলেও—মূলবিষয়ে যুক্তিহীন অন্ধকারময় ও অসম্যক্।

এই সব বিতর্কের সহিত অজ্ঞেরবাদের তর্কও উত্থাপ্য। তাঁহাদের মতে মূল বস্তু কি তাহা অজ্ঞের। এই জ্ঞারমান জগতের মূল কি তাহা জ্ঞেরত্বের বিষয় নহে। কারণ, ম্যাটারের ক্রিয়া হইতে আমাদের জ্ঞান হয়, কিন্তু যাহার ক্রিয়া হইতে রূপাদি জ্ঞান হয় তাহা রূপাদিযুক্ত পদার্থ হইতে পারে না, স্কুতরাং তাহা অক্লানীয় বা অজ্ঞের। মনের পক্ষেও তাহা বক্তব্য। কিন্তু এক অজ্ঞের বস্তু যে আছে তাহা এবং তাহা যে

বাধা দেয় ক্রিয়া করে, স্থিতি করে ইত্যাদি কথা তাঁহাদিগকে বলিতে হয়। H. Spencer বলেন "Thus it turns out that the objective agency, the noumenal power, the absolute force declared as unknowable, is known after all to exist, persist, resist and cause our subjective affections and phenomena yet not to think or to will," অর্থাৎ "এইরূপে দেখা যায় যে এই বস্তম্পক্তি বা এক, নানাত্বহীন, ক্রিয়াশক্তিরূপ, বাহ্য কারণ, যাহাকে অজ্ঞেয় বলা হয়, তাহাকে ফলত আমরা 'জানি' যে তাহা আছে, তাহা স্থিত, তাহা বাধা দেয় এবং আমাদের মানস ও বাহ্য কার্য্য উৎপাদন করে, কিন্তু তাহা চিন্তা বা ইচ্ছা করে না।"

৭ (গ)। আধুনিক মত সকল দেখান হইল। প্রাচীন দার্শনিক মতও দেখান যাইতেছে। সাংখ্য ব্যতীত প্রাচীনকালের বিশুদ্ধ দার্শনিক মত—এদেশে স্থায় ও বৈশেষিক এবং পাশ্চাতাদেশে গ্রীকদের কোন কোন দর্শন। স্থায়-বৈশেষিক মত প্রসিদ্ধ এবং এন্থলে উত্থাপন করা অনাবশুক। বৈশেষিকদের একপ্রকার পরমাণুবাদ আছে তাহারও বিশেষ কথা বলা অনাবশুক বেহেতু বক্ষামাণ পরমাণুবাদের উহা অন্তর্গত। গ্রীকদের মধ্যে ডিমক্রিটাসের (ও তৎপরে এপিকিউরাসের) পরমাণুবাদ প্রসিদ্ধ। তনতে (১) পরমাণু ও শৃস্ত বা অবকাশ এই হুইটী সত্য পদার্থ আর সব অলীক মত মাত্র (২) পরমাণু অসংখ্য ও তাহারা অসংখ্য আকার-বিশিষ্ট (৩) তাহারা অনস্ত শৃত্যে কেবল পড়িতেছে বা পতনরূপ গতিবিশিষ্ট (৪) উহাদের আর এক গুণ সাময়িক গতির হ্রাস বা পার্শ্বগতি (clinamen)। তাহাতে তাহারা পুঞ্জীভূত হইয়া দ্রব্য উৎপাদন করে। (৫) Soul নামক অন্ত্রারার্ভ অণু আছে। তাহারা অগ্নির অণুর মত স্ক্ল, চিক্লণ, র্গার্ল, সর্ব্বাপেক্ষা গতিনীল, এবং সর্ব্বশরীরে অপ্রতিহতভাবে

প্রবেশ করিতে সমর্থ। এইরূপ পরমাণুর দারা দেবমনুষ্য আদি সমস্ত নির্ম্মিত। ইহা গ্রীকদের প্রাচীন জড়বাদ। বলা বাহুল্য এই সব থিওরী কেবল কল্পনামূলক ও যুক্তির ভিত্তিরহিত (fanciful theory)। যাহা নাই বা শূল্য ভাহা বস্তুরূপে কল্পনা করা অসম্ভব। আলোক অন্ধকার বা অন্থ ইন্দ্রিয় বিষয় ব্যতীত শুদ্ধ ফাঁক কল্পনা করা সাধ্য নহে, স্কতরাং উহা বাজাত্র বিকল্পজ্ঞান। আর ঐ পরমাণু কিদের দারা নির্ম্মিত ? ভাহা অবিভাজ্য কেন ?—ভাহা এই প্রণালীর দর্শনে নির্ণেয় নহে (এখনও যে অণুর বিষয় বৈজ্ঞানিক জগতে স্থানলাভ করিয়াছে ভাহাও যে কি ভাহা দেই দৃষ্টিতে জ্যের নহে )।

তবে ডিমক্রিটাস্ যে বলেন—শৃত্য হইতে শৃত্য হয় বা কিছু না হইতে কিছু হয় না (নাসতো বিহাতে ভাবঃ); যাহা আছে তাহা কথন শৃত্য হয় না (নাভাবো বিহাতে সতঃ); কিছু নিদ্ধারণে হয় না; প্রত্যেক ঘটনা কারণের ধর্মানুসারে ঘটে—এই সব নিয়ম অতি সতা এবং সাংখ্যের সমাক্ অনুমত।

প্রাচীন গ্রীদে হুইটি মত লইয়া ছুই দার্শনিক সম্প্রদায় প্রবর্ত্তিত ছিল।
তন্মধ্যে হেরাক্লাইটাস্ ( Heracleitus ) প্রবর্ত্তিত মতে 'হওয়া' বা সত্ত্বক্রিয়া ( becoming ) বস্তুর ( existenceএর ) মূল তত্ত্ব। এই বাদের
পণ্ডিতেরা বলেন যখন সমস্তই নিয়ত পরিবর্ত্তনশীল প্রবহমাণ ভাব, তথন
সার্ক্রিক 'সত্ত্বক্রিয়া'ই প্রকৃত সত্য। যথন সবই বদলাইয়া যাইতেছে
তথন কোন কিছুর সম্বন্ধে ঠিক করিয়া কিছু বলা যায় না। অগত্যা চুপ
করিয়া থাকাই ইহাদের অভিমত হইয়া দাঁড়াইয়াছিল। হেরাক্লাইটাসের
শিষ্য ক্রেটাইলাসকে কেহ কিছু জিজ্ঞাসা করিলে তিনি মাত্র অঙ্গুলি
নাড়িতেন। •

\* জৈনদের স্থাদ্বাদ মত অনুসারে ক্রেক্টেণ অনস্ত স্তরা ক্রিক্টব্য সম্বন্ধে সব

DIGITAL BOOK

PAL TIB

৭ (ঘ)। গ্রীকদের প্রধান বিতীয় দর্শনের শুরু পার্মেনাইডিস্
(Parmenides)। তাঁহার মতে সন্তা (being) সর্বভাবের মূল
তত্ত্ব। এই তুই বাদের মধ্যে যাহা সত্য তাহা সমন্বয় করিলে সাংখ্যের
মধ্যেই আসিয়া পড়ে। বস্তুত 'হওয়া' বা 'সত্ত্বিক্রয়া'ও যেমন মূলতত্ত্ব,
'আছে' বা সত্ত্বও সেইরূপ মূলতত্ত্ব। ক্রিয়া হইলেই জ্ঞান, আর জ্ঞান
হয়—'আছে' এমন কিছু বা সত্ত্ব লইয়া। 'হওয়াকে'ও 'যাহা হয়'
তাহাকে অর্থাৎ সত্ত্বিক্রয়াকে ও সত্ত্বক বিযুক্ত করার যো নাই।
ইহারা অবিনাভাবী পদার্থ। স্কুতরাং উভয়েই তুলারূপে মূল ভাব।
উহাদের সহিত পূর্ব্ব-প্রদর্শিত অবিনাভাবী জড়তা লইলে সত্ত্ব, রজ্ব ও তম
রূপ তিন মূল ভাবপদার্থ লব্ধ হইয়া দর্শন সমাক্ হয়। গ্রীকদের অন্তত্বম
প্রধান দার্শনিক প্লেটো ও এরিস্ট্ল মন ও ভূত এই (পূর্ব্বেক্থিত)
ছইবস্ত্বনাদী (dualist)। প্লেটোর পদার্থ বা categoryর মধ্যে
প্রধান being, rest and motion বা সন্তা, স্থিতি ও গতি। ইহা
সত্ত্ব, তম, ও রজ্ব এই তিনগুণের প্রায় কাছাকাছি।

প্লেটোর দর্শনের অন্ততম প্রধান ভিত্তি theory of ideas বা পদার্থবিজ্ঞানের প্রাধান্ত বাদ। পদের যে অর্থ, তাহার যে বিজ্ঞান বা

বলা বার। প্রশ্ন করিলে সর্বন্দের। সম্বন্ধে 'স্তাৎ' বা হইতে পারে এরূপ বলাই যুক্তিযুক্ত।
উক্ত গ্রীক্মতের স্থার অনুসারে কিছু না বলাই সিন্ধান্ত। জৈনদের মতে সমস্ত বলাই সিন্ধান্ত। বস্তুত এই ছই মতই একরূপ। কারণ জৈনমতের 'সব বলা' অর্থে প্রকৃতপক্ষে কোন বিশেষ কিছু না বলা, আর গ্রীক্মতে অসংখ্য প্রকার বক্তব্য হইতে পারে বলিয়া কিছু না বলা।

কিছু না বলা বা সব হইতে পারে বলা দার্শনিক হিসাবে নির্থক। এরূপ দৃষ্টিতে জগতত্ব ব্বিতে হইবে বাহাতে মূল পর্যান্ত যুক্তিযুক্ত বক্তব্য থাকে। তাহাই প্রকৃত দর্শন। সমত বদি অবচনীয় হয় তবে পরকে জানাইবে কিরূপে ?

বহুধৰ্মের মিলিত মানস জ্ঞান তাহার প্রাধান্তই theory of ideas। যেমন বৃত্তসম্বন্ধীয় বিজ্ঞান। তাহা কতকগুলি ধর্মের একীভূত মানস জ্ঞান। বৃত্ত অঙ্কিত করিতে গেলে কথনই সম্পূর্ণ নির্দোষ বৃত্ত অঙ্কিত করা যায় না। কিছু না কিছু দোষ থাকিবেই। কিন্তু বৃত্তনামে যে মানস বিজ্ঞান আছে তাহা সমাক্ বুজ-বিষয়ক বিজ্ঞান। তাই তাহাই সত্য। সাংখ্যের ভত্তজানও এইরূপ ব্যাপক বিজ্ঞান। প্লেটোর Republic গ্রন্থে একটা স্থন্দর উপমা আছে; যথা—কতকগুলি লোক অন্ধকারময় এক গুহায় আজনা আবদ্ধ আছে। তাহারা গুহার এক মাত্র দারের দিকে পৃষ্ঠ রাখিয়া বসিয়া আছে। তাহারা এরপভাবে আবদ্ধ যে গুহার দ্বারের দিকে ফিরিয়া দেখিতে অসমর্থ কেবল দ্বারের সন্মুথস্থ ভিত্তির দিকেই দেখিতে পারে। গুহার বাহিরে এক উজ্জ্ব আলোক আছে। ভাহার সন্মুথ দিয়া অনেকে গমনাগমন করিতেছে ও অনেক প্রকার দ্রব্য লইয়া যাইতেছে। এইরূপ হইলে গুহাতে আবদ্ধ বাক্তিরা কেবল নিজেদের ও অপরের ছায়ামাত্র গুহার ভিত্তিতে দেখিবে ও তাহাই সতা মনে ক<িবে। সেইরূপ আমরাও প্রকৃত দ্রব্য দেখিতে পাই না ছায়ামাত্র দেখি। এই মত অনেক দার্শনিকই অনুমোদন করিবেন এবং আধুনিক বৈজ্ঞানিকেরাও ইহার সত্যতা উপলব্ধি করিতেছেন (বিশেষত আপেক্ষিকতাবাদের অভাদয়ে)। জ্ঞান বা সতা জ্ঞান সম্বন্ধে প্লেটোর মত এইরূপ—তিনি বলেন ইন্দ্রিয়জ জ্ঞানকে সত্য বলা যায় না কারণ তাহাদেরকে 'ঘটতেছে' (becoming) বলিতে হইবে 'আছে' বলা যায় না। তবে চিন্তার দারা কি সতা জ্ঞান হয় ? হাঁ বলিলে ফের প্রশ্ন হইবে চিন্তা যে সতা তাহার প্রমাণ কি ? তবে সত্যাবধারণের ভিত্তি (criterion) কি ? প্লেটো সিদ্ধান্ত করেন যে আত্মা যথন অমর তথন পূর্বেও ছিল। তথন সত্য সকল অবধারণ

করিয়াছিল। শরীরসম্বন্ধ ঘটাতে তাহা বিশ্বত হইয়াছে। শিক্ষার দারা তাহা শ্বরণ করে। ইহা অবশ্য সদোষ কাল্লনিক মত। সাংথ্যের সিদ্ধান্ত অন্তর্জপ। সত্যজ্ঞান ও মিথাজ্ঞান মনের স্বভাব। উহাদের নাম প্রমাণ ও বিপর্যায়। প্রত্যক্ষ ও অনুমানের দারাই প্রধানত প্রমাণ হয়। ঐ যে "ঘটতেছে" বলিলে উহা সত্য কি মিথাা। অবশ্যই বলিবে সত্য নচেৎ উহা যুক্তির ভিত্তি হইবে কিরুপে ? যেরূপে জানিলে যে উহা সত্য, সেইরূপেই ইন্দ্রিয় বিষয় সত্য বলিয়া জানিয়া থাক। তবে সাংখ্য মতে সব ব্যবহার-বিষয় আপেক্ষিক সত্য। অনাপেক্ষিক সত্য বাহ্বের মূল স্বভাব—প্রকাশ, ক্রিয়া ও স্থিতি। ইহাদের অস্তিত্ব যে নাই বা "ইহারা আছে" ইহা যে সত্য নহে তাহা কেহ কথনও বলিতে পারিবে না। পূর্ব্বোক্ত উপমায় যে আলোকের দারা গুহামধ্যস্ত ব্যক্তিরা ছায়া দেখে সাংখ্য সম্বন্ধে প্রযুক্ত হইলে সেই আলোক হইবে—দ্রষ্ট্রপুরুষ। তবে উহা অনেক গভীর কথা।

এরিস্টট্ল যে ঈশবের লক্ষণ দেন তাহাও সাংখীয় দর্শনের অনুরূপ।
তিনি বলেন "God is not the creator but a pure self-contemplating Intelligence"; এইরূপ আত্মধায়ী বা সাত্মিত সমাধিত্ব পুরুষ বা হিরণাগর্ভ বিশ্বের অধিষ্ঠাতা ইহা সাংখ্যমত। অষ্টা ও creator যে একার্থক নহে তাহা স্মরণ রাখিতে হইবে।

খৃষ্টান্দের তৃতীয় শতান্দে যে নব প্লেটোবাদ (neo platonism)
প্রচলিত হয় (মিদরের আলেক্জেন্দ্রিয়ায় ইহার উদ্ভব) তাহা ভারতীয়
দার্শনিক মত হইতে গৃহীত। উহার প্রধান আচার্য্য প্লোটনাস্
ভারতীয় দর্শন শিক্ষার জন্ম বাত্রা করিয়াছিলেন কিন্তু ঘটনাক্রমে পারেন
নাই বলিয়া কথিত হয়। আলেক্জাগুরের সময় হইতে (বা পূর্ব্ব
হইতে) ভারতীয় দর্শন পাশ্চাত্য দেশে প্রসারিত হয়। তাহাতে

প্রোটিনাস্ ভারতীয় দর্শনের বিষয় নিশ্চয়ই বিজ্ঞাত ছিলেন। নচেৎ ভারতে শিক্ষার জন্ম যাইবার উন্নম করিবেন কেন ? ছর্ভাগ্যের বিষয় প্রোটিনাদের মূল গ্রন্থ সকল এক খৃষ্টান সমাটের আদেশে ধ্বংদীকৃত হয়। তবে অনেকে স্বগ্রন্থে তাঁহার লেখা উদ্ধৃত করাতে তাঁহার মত অনেকটা জানা যায়। উপনিষদের মতের মত অনেকটা তাঁহার মত। তাঁহাদের ব্রহ্ম উপনিষদের ব্রহ্মের মত নির্ন্ত্র, অমনা, অনণু, অদীর্ঘ ( without attributes, thought and magnitude ) ও তিনি মূল কারণ। জীব বা 'nous' ব্রেলের অবভাস (emanation)। ধানের দারা জীব শুদ্দ হইলে ব্রহ্মত্বে যান বা ব্রহ্মবং হন। ধান বা যোগ ও তৎপরে সমাধি ( ecstasy ) ইহাদের প্রধান সাধন। অহিংসা ব্রহ্মচর্য্য আদিও ইংশারা পালন করিতেন। এইরূপে সাংখ্য যোগীদের ও ইংগাদের কর্মনীতি সদৃশ। ইংগাদের পদার্থ এইরূপ-১ম, অদৃশ্র পদার্থ, যথা—( > ) আদি পুরুষ বা Supreme being, ( ২ ) জীব বা আত্মা, (৩) মন। ২য়—জড়জগৎ। ইঁহাদের nous (এই শব্দের সাধারণ অর্থ বৃদ্ধি ) যাহা আদিপুরুষের আভাসম্বরূপ তাহা ভারতীয় দর্শনের বৃদ্ধিতত্ত্ব বা মহতত্ত্ব বা জীবের সদৃশ। মহতত্ত্ব বেমন বাক্ত পদার্থের মূল কারণ তেমনি nousও সমস্ত গ্রাহ্ ও গ্রহণ পদার্থের মূল কারণ (archetype of all existing things)। ধানের ছারা যে অলৌকিক শক্তি হয় এ বিষয়েও তাঁহারা ভারতীয় দর্শনের সহিত একমত। প্রার্থনা মাত্র সম্বল খুপ্তানদের মতের সহিত ইংগাদের এই সাধনসাধ্য মত অত্যন্ত বিরুদ্ধ ছিল বলিয়া শেষে খৃষ্ঠানদের দারা ইহা বিলুপ্ত হয়। ইহা সাংখ্যযোগাদি ভারতীয় এবং পাশ্চাত্য প্লেটো আদির মিশ্র মত। ইংহাদের তাই eclectic ও বলা হইত।

Plotinus বলিয়াছেন "So let the soul that is not un-

worthy of that Vision (vision of the flight of the One to the One) contemplate the great soul, freed from deceit and every witchery, and collected into calm. Calmed be the body for her in that hour, and the tumult of the flesh; ay, all that is about her, calm; calm be the earth, the sea, the air, and let heaven itself be still. Then let her feel how into that silent heaven the Great Soul floweth in."

অর্থাৎ "এক হইতে একে যাওয়া এই পরম জ্ঞানের জন্ম যে জীব অযোগা নহেন তিনি মায়া (ভিতরে এক বাহিরে এক। 'যেযু ন জিলামন্তং ন মায়া চেতি' শ্রুতি ) তাগি করিয়া মহান্ আত্মাকে ধ্যান বা মনন করুন এবং তল্পারা হৈর্যালাভ করুন। সেই সময়ে শরীর স্থির হউক, রক্তমাংসের সব উচ্ছাস স্থির হউক; কিঞ্চ জীবের সমস্তই স্থির হউক। পৃথিবী স্থির হউক; সমুদ্র, বায়ু এবং দুলোকিও স্থির হউক। তথনই জীব অন্তর্ভুতি করিতে পারিবে কিরূপে সেই নিঃশক্ষ দিব্যলোকে (দিবি ব্রহ্মপুরে হেষঃ ব্যোমি আত্মা প্রতিষ্ঠিতঃ) সেই মহান্ আত্মা অবভাসিত হন।" ইহা প্রসিদ্ধ ভারতীয় সাধন ও তৎফল। পাশ্চাতা দেশে কিন্তু ইহা অন্থুরিত হইয়াই বিলুপ্ত হইয়াছিল।

৭ (৩)। বিশ্বের মূল সম্বন্ধে (সাংখ্য ব্যতীত) মানবের যে সমস্ত দার্শনিক চিন্তা প্রস্থান আছে তাহাদের প্রধানগুলি বিবৃত হইল। অন্ত সকল উহাদেরই অন্তর্গত। সাংখ্যের দর্শন অন্তর্গণ। তাহাতে ঐ সমস্ত বাদ সমন্ত্রত হয় এবং তাহা সমাক্ তলম্পর্শী। তাহা ঐ সমস্ত 'ism', 'logy', প্রভৃতির সমাক্ উপরিস্থিত।

পাণ্ডক একবস্তবাদী (জড়বাদী monist) হইতে অজ্যেবাদী

পর্যান্ত সকলকেই স্বীকার করিতে হয় যে বাহে ও অন্তরে নিয়ত ক্রিয়া হইতেছে। ক্রিয়া মানে এক অবস্থা হইতে অন্ত অবস্থায় যাওয়া। বাহ্ ক্রিয়া 'change of position' বা একস্থানে অবস্থিত বস্তুর অন্ত স্থানে অবস্থান। অন্ত কথায় তাহা অবস্থান্তরতা। আন্তর ক্রিয়াও অবস্থান্তরতা। জ্ঞান ইচ্ছা আদি আন্তর ভাবের দেশবাাপী অবস্থান নাই। তাহারা যে লম্বা, চওড়াও মোটা নহে বা তাদৃশ আকারযুক্ত রূপে কল্পনীয় নহে তাহা অনুভূত হয়। তাহাদের ক্রিয়া স্তরাং এক কাল হইতে অন্তকালে যাওয়ারূপ অবস্থান্তরতা। অনুভবও হয় বর্ত্তমান ক্ষণে এক জ্ঞান আছে পরক্ষণে অন্ত জ্ঞান হইল। এইরূপে জ্ঞানের ভিন্নতা পূর্ব্বপরকালে অবস্থিত বলিয়া বোধ হয়। অতএব কাল মাত্র ব্যাপী ক্রিয়া যে মানস সভাব ইহা সিদ্ধ হইল। যাহা জ্ঞেয়ক্তপে জানা যায় তাহাদের সমস্তেরই এই ক্রিয়া-স্বভাব বা ক্রিয়াশীলতা সর্ববাদীদেরই স্বীকার করিতে হয়। জ্ঞানের ও জ্ঞেয়ের যে এই ক্রিয়া বা পরিবর্ত্তন তাহা সকলের অনুভূয়মান সিদ্ধ সভা। উহা থিওরী অথবা বাচিক সামান্ত ( abstraction ) নহে। ক্রিয়ার দারা জ্ঞানযন্ত্র সক্রিয় হইলেই জ্ঞান হয়। শক্ষপশাদির জ্ঞান, ইচ্ছাদির জ্ঞান, স্থগুঃখাদির জ্ঞান সবই ক্রিয়া হইতে হয়, জ্ঞান উভূত হওয়াও ক্রিয়া এবং জ্ঞান লীন বা আবরিত অবস্থায় যাওয়াও ক্রিয়া। এইরূপে ক্রিয়া ও জ্ঞান অবিনাভাবী। জ্ঞান বা বোধ হই রকম, এক গ্রাহভাবের বোধ—যেমন শব্দাদি বাহজ্ঞান; দ্বিতীয় জ্ঞান্যন্তের স্বগত বোধ— যেমন স্থাদিবোধ। 'আমি আমাকে জানি' ইহা এইরূপ বোধ। এই উভয় প্রকার বোধই ক্রিয়া-সহভাবী। অতএব বাহাস্তর ভাবের আর এক স্বভাব হইল প্রকাশ বা বৃদ্ধ হওয়া। ইহাও কাহারও অস্বীকার করার যো নাই। অতএব বাহান্তর সর্ববস্তর অগ্রতম স্বভাব বা মৌলিক ধর্ম বা attribute হইল প্রকাশশীলতা। ইহাও অনুভূয়মান সতা।

সতের বা যাহা 'আছে' বলিয়া জানি এরূপ পদার্থের অভাব হয় না এবং অসতের বা যাহা নাই বা যাহা জানার অযোগ্য এরূপ পদার্থের ভাবও হয় না। ইহা সমস্ত স্বস্থ-প্রকৃতিক (normal) দার্শনিক বৈজ্ঞানিকেরা স্বীকার করেন। অতএব ঐ ক্রিয়ার ও প্রকাশের অভাব নাই যাদও তাহাদের অংশভূত একঅবস্থার নাশ হইতে পারে। মনে রাখিতে হইবে দার্শনিক ভাষায় নাশ শব্দের অর্থ অভাব নহে কিন্তু অলক্ষ্য ভাবে থাকা। বিশ্বে কতথানি ক্রিয়া আছে ? অবশ্বই বলিতে হইবে অমেয় ক্রিয়া আছে। প্রকাশও স্থতরাং অমেয়। অতএব সিদ্ধ হইল অমেয় নিতা প্রকাশ ও ক্রিয়া আছে।

৭ (চ)। প্রকাশ ও ক্রিয়া মেয় বা থপ্ত থপ্ত ভাবে বা স্তাক্তি জ্যাকে বর্ত্তমান দেখা যায়। জ্রেয় বস্তুসকল প্রত্যেকে সমীম। যাহাকে অমীম বস্তু বলি তাহারা বৈকল্লিক মাত্র—সাক্ষাৎ জ্রেয় নহে। যে সকল বিষয় ইল্রিয়গ্রাছ্য বা যাহা কল্লনা করিতে পারি তাহা সব সমীম। যাহাদের পরিমাণের ও সংখ্যার সীমা দেওয়া অযুক্ত তাদৃশ পদার্থদের অমেয়, অমীম, অনস্ত বলি। প্রত্যেক জ্ঞান সমীম। তাই প্রত্যেক জ্ঞেয়ও সমীম। প্রকাশ ও ক্রিয়ার জ্ঞায়মান অবস্থাসকল এইরূপে সমীম দেখা যায় বলিয়া বলিতে হইবে প্রকাশ ও ক্রিয়া অসীম হইলেও তাহা খত্ত খত্তরূপে ব্যবস্থিত আছে। অর্থাৎ সম্পূর্ণ একতান জ্ঞান বা ক্রিয়া নাই \*। আছে ভাঙ্গা ভাঙ্গা ক্রিয়ার ( স্ক্তরাং জ্ঞানের ) প্রবাহ মাত্র। ক্রেয়া ভাঙ্গে কেন? অবশ্র তাহার (ভাঙ্গার) কিছু কারণ আছে। সেই কারণ কি হইতে পারে? ইহার উত্তরে বলিতে হইবে ক্রিয়ার বিরুদ্ধ কোন পদার্থ আছে যাহা ক্রিয়াকে ভাঙ্গে। ক্রিয়ার বিরুদ্ধ

পদার্থের নাম জড়তা। জড়তা দ্বিবিধ—ক্রিয়ার জড়তা বা মান্দ্য এবং জ্ঞানের জড়তা বা আবরণ অতএব বলিতে হইবে ক্রিয়ার (স্বতরাং জ্ঞানেরও) পশ্চাতে এক জড়তা স্বভাব বর্ত্তমান আছে তজ্জ্যুই ক্রিয়া ও জ্ঞান থণ্ড থণ্ড ভাবে হয়। থণ্ড থণ্ড ভাবে হয়য়া অর্থে—বর্ত্তমান ক্রিয়া বা জ্ঞান রুদ্ধ হইয়া পরে আর একটা উঠা। উহা কোথা হইতে উঠে? উত্তরে বলিতে হইবে জড়ীভূত জ্ঞান ও ক্রিয়া হইতেই পুনশ্চ বাক্তপ্তান ও ক্রিয়া হয়। কারণ অভাব হইতে ভাব হয় না। এবং ক্রিয়া হইতে যে ক্রিয়া ও প্রকাশ হইতে যে প্রকাশ হইবে ইহা স্বতঃসিদ্ধ সত্য। সেইরুপ বাক্ত জ্ঞান ও ক্রিয়া যায় তথ্য জড়ীভূত হইয়া যায়।

এইরপে দির হয় যে বাহা ও আন্তর পদার্থের আর এক মৌলিক সভাব জড়তা বা স্থিতিশীলতা। অতএব প্রকাশশীল ভাব বা সত্ত্ব, ক্রিয়াশীল ভাব বা রজ এবং স্থিতিশীল ভাব বা তম এই তিন ভাব পদার্থ বাহা ও আন্তর ভাবের উপাদান বিষয়ে চরম ও মৌলিক বিশ্লেষ। এই বিশ্লেষের পর আর বিশ্লেষ হইতে পারে না। যাহা হইতে পারে না বা কল্পনাও করিতে পারি না তাহার নাম 'নাই'। অতএব সত্ত্ব, রজ ও তম এই তিনের উপরে কোন জ্বেয় দ্রবা নাই। যাহা জ্বেয় তাহাই ঐ তিনের লক্ষণের দ্বারা আক্রান্ত বা ঐ তিনের সমাহার। ঐ তিন ছাড়া কোন দ্রব্য আবিষ্কার করার বুথা চেষ্টা করিলেই পাঠক এ বিষয়ের সত্তাতা বুঝিতে পারিবেন।

মনে কর একটি জ্ঞান। তাহা কি ? বোধ বা জ্ঞানস্থভাব দ্বাের তাহা এক থণ্ড অবস্থা বলিতে হইবে। ক্রিয়ার দারা তাহা উভূত হইয়া পুনশ্চ ক্রিয়ার দারা তাহা সংস্কারভাবে গেল। (পাত্র হইতে এক চামচ বালি তুলিয়া সেই বালির পাত্রে তাহা ফের ঢালিলে যেমন হয় ইহাও সেইর্মপ)। ইহাতে কি পাওয়া গেল? জড়তাকে অভিতব

<sup>\*</sup> Phy: istsদেরও চরম নিদ্ধান্ত—'Energy acts in Quanta' অর্থাৎ ক্রিয়া শক্তি স্থোকে স্থোকে ক্রিয়া করে। বিছাৎ, আলোক, শব্দ প্রভৃতি সবই স্থোকে স্থোকে ক্রিয়া।

করিয়া ক্রিয়া বোধ বস্তুকে পরিচ্ছিন্ন করত উঠাইল ও পরক্ষণে তাহাকে আবরিত ভাবে লইয়া গেল। ইহাই একটা 'জ্ঞান' হওয়ার তত্ত্ব বা প্রকাশ, ক্রিয়া ও স্থিতির এক খেলা মাত্র। সেইরূপ ইচ্ছা, স্থথ, ছঃথ আদিও প্রকাশ ক্রিয়া ও স্থিতির এক এক প্রকার বিকাশমাত্র। জ্ঞানেচ্ছাদি মনোভাবের উপাদানবিষয়ে তদতিরিক্ত আর কিছু বলার, স্থতরাং বুঝার নাই।

বাহ্ বিষয় সম্বন্ধেও ঐ কথা। বাহ্ দ্রব্য আমরা শকাদি পঞ্জণের বারা জানি। তাহারা বৈষয়িক (physical বা শক্তাপরূপ ক্রিয়া) বা রাসায়নিক (অগ্নিজ্ঞলা আদি chemical) বা সাধারণ (mechanical) ক্রিয়া মাত্র। সেই ক্রিয়া হইতে ইক্রিয়গত জড়তা উদ্রক্ত হইয়া শকাদি জ্ঞান হয়। তাহা ছাড়া বাহ্ম দ্রব্যের যে ভারবত্তা ও জড়তা গুণ আছে তাহাও ক্রিয়া-বিশেষ। ভারবত্তা পৃথিবীর বা অন্য আকর্ষকের দিকে গতিরূপ ক্রিয়া, জড়তা বা inertia উদ্রেচক ক্রিয়ার বিরুদ্ধ ক্রিয়া মাত্র বা ক্রিয়ার বোধ। অপ্রবেশ্যতা বা impenetrability দ্রব্যের ব্যত ক্রিয়াবর্ত্তি মাত্র।

অতএব বলিতে হইবে আপেক্ষিক জড়ীভাবে স্থিত ক্রিয়া বা inertia (জড়ত্ব) এবং শব্দাদি ব্যক্ত ক্রিয়া মাাটারের প্রকৃত রূপ। ইহাতে জড়তা, ক্রিয়া ও জ্ঞাত হওয়া বা প্রকাশ এই তিন স্বভাব মাাটারেও বা বাহ্ দ্রব্যেও পাওয়া যায়। তাহা ছাড়া আব কিছু জ্ঞাতব্য নাই স্বতরাং আর জ্ঞাতব্য হইতেও পারে না।

৭ (ছ)। প্রাপ্তক একবস্তবাদীরা যে বলেন বোধ ক্রিয়া, ও মাটার অবিনাভাবী (৭ প্রকরণে উদ্ধৃত বচন দ্রপ্তবা) তাহা খুব সতা কথা এবং সাংখ্যের অনুগত ও অনুমত কথা। কিন্তু মাটার বা substance কি? তাহা বিশ্লেষ করিলে কেবল আপেক্ষিক জড়ীভূত ক্রিয়ামাত্র এবং বোধ পাওয়া যায়। তদপেক্ষা অধিক আর কিছু জ্ঞাতব্য থাকে না। অজ্ঞেরবাদীদেরকেও exist, persist, resist, act ইত্যাদি জ্ঞাতগুণ বলিতে হয়। তাহার পর যাহা unknowable বা অজ্ঞের কল্পনা করা হয় তাহা বস্তুত নাই। কারণ যাহা সম্পূর্ণ অজ্ঞের বা যাহা কখন জ্ঞের হইবার সন্তাবনা নাই ভাহা=নাই। তির্বিরে বলার কিছু নাই। এই রূপে জানা গেল প্রকাশ, ক্রিয়া ও স্থিতির অতিরিক্ত কিছু নাই স্কুতরাং তদাত্রিক্ত কিছু জানারও নাই। ত্র্বাতীত কিছু জ্ঞের আছে বলিলেই বলা হইবে যে প্রকাশ, ক্রিয়া ও স্থিতির এক অবস্থা বিশেষ আছে।

অতএব সিদ্ধ হইল সত্ত্ব, রজ ও তম ছাড়া আস্তর ও বাহ্ভাবের অহা কোন উপাদান নাই ও হইতেও পারে না।

প (জ)। আধুনিক ও প্রাচীন দার্শনিক মত সকল দেখান হইল, অতঃপর আধুনিক (বিংশ শতাব্দের) বিজ্ঞানের মত দেখান হইতেছে। দর্শনশাস্ত্রের ভিত্তি প্রত্যক্ষবিষয়ক যথার্থ অভিজ্ঞা। তাদৃশ অভিজ্ঞা হইতে অনুমান প্রমাণের দ্বারা মূল পর্যান্ত তথ্যের আবিক্ষরণই দর্শনের প্রতিপান্ত। অতএব দর্শনের ভিত্তির জন্ত প্রথমে সম্যক্ প্রত্যক্ষবিষয়ের বিজ্ঞান চাই। Sir J. Jeans বলেন "The question at issue is ultimately one for philosophic discussion, but before the philosophers have a right to speak science ought to be asked to tell all she can as to the ascertained facts and provisional hypotheses." অর্থাৎ "(মৌলিক তথ্যবিষয়ক) প্রশ্নের শেষ মীমাংসা দার্শনিকদের হাতে। কিন্তু দার্শনিকেরা কিছু বলার পূর্কে বৈজ্ঞানিকেরা যে সব তথ্য ও উপপত্তি নিশ্চয় করিয়াছেন তাহা দার্শনিকদের জানা উচিত।"

কথা খুবই ঠিক। প্রাচীন দার্শনিকেরাও অবশ্য প্রত্যক্ষের উপর ভিত্তি করিয়া দর্শন করিয়াছেন। কিন্তু বলা ঘাইতে পারে তাঁহাদের প্রতাক্ষ অভিজ্ঞা এবং অধুনা কালের স্ক্র যন্ত্রাদির সহায়ে আবিষ্কৃত প্রতাক্ষ অভিজ্ঞা এই হুইয়ের মধ্যে শেষ্টী অনেক উন্নত।

উন্নত সন্দেহ নাই, কিন্তু মৌলিক তথ্যজ্ঞানের পক্ষে উহা অত্যাবশ্য-কীয় নহে। কল্লনা ও কাল্লনিক থিওরী ছাড়িয়া শুদ্ধ প্রত্যক্ষ বিষয় ভিত্তি করিলে সত্যের ভিত্তিতেই দর্শনপ্রাদাদ নির্শ্বিত হইতে পারে। শুদ্ধ চল্র দেখিয়া যথাবং গ্রহণ ও ভাষণ করিয়া চলিলে, চল্র সম্বন্ধীয় স্কু কথা ( ষ্থা চক্র পর্বতময় ইত্যাদি ) না জানিলে, এবং চক্র দেবতার রোপামর প্রাসাদের ছাত হইতে শুল্র-জ্যোতি হয় (বৌদ্ধমত) ইত্যাদি কাল্লনিক কথা গ্রহণ না করিলে—যথাদৃষ্ট চন্দ্রপ্রত্যক্ষের ভিত্তি সত্যের ভিত্তিই হইবে। সাংখ্য ঐরূপ প্রতাক্ষ তথ্যের উপর স্থাপিত। আধুনিক প্রতাক স্বস্থল হইলেও সাংখোর প্রাচীন ভিত্তি অপেক্ষা তাহা যে উন্নততর দার্শনিক প্রাসাদের উপযোগী, ইহা যে সত্য নহে তাহা ক্রমশ পাঠক দেখিতে পাইবেন। তজ্জ্য প্রথমে জডবিজ্ঞানের আবিষ্কৃত তথ্যের সার স্ক্লিত হইতেছে। যাবতীয় বাহ্য দ্রবা বা পরিদুর্ভামান বিশ্বস্থ মাটার-সংজ্ঞক দ্রবাসকল নাুনাধিক নকাই সংখ্যক এলিমেণ্ট বা মূলদ্রবাের একে বা একাধিকে নিশ্বিত। মাটোর কি তাহার সহত্তর নাই। 'যাহা অবকাশ ব্যাপিয়া থাকে তাহাই মাটোর' ইহা ছাডা উত্তর নাই। Soddy বলেন "But to ask the question 'What is matter' is to assume that there exists something more fundamental than matter, out of which it is in some way made up. There may be, but if so it is not yet completely known."

অর্থাৎ "ম্যাটার কি" এরপ প্রশ্ন করিলে, ধরিয়া লওয়া হয় যে ম্যাটার অপেক্ষা মৌলিক কিছু জব্য আছে ঘাহার ঘারা ম্যাটার নির্মিত। কিন্তু তাহা যদি থাকে ভবে তদ্বিষয়ে কিছু জানা নাই।" Soddy আরও বলেন ম্যাটার অর্থে আমরা উক্ত প্রায় নব্বই সংখ্যক এলিমেণ্ট্কেই বুঝি। তাহা হইলে ম্যাটার শক্ষ একটা 'convenient abstraction' বা এলিমেণ্ট্দের সাধারণ নাম মাত্র। পৃথিবীর সাধারণ তাপে কঠিন, তরল বা বায়বীয় অবস্থায় অবস্থিত স্বর্ণ-রৌপ্যাদি ধাতু, অক্সিজেন আদি বায়ু, গন্ধকাদি উপধাতু প্রভৃতি যে সব জব্যকে আমরা তাপাদির ঘারা অন্ত এলিমেণ্টে পরিবর্ত্তিত করিতে পারি না তাহারাই এলিমেণ্ট্ নামক রাসায়নিক ভূত। তবে র্যাভিয়মাদি কোন কোন এলিমেণ্ট্ স্বয়ং অন্ত এলিমেণ্ট পরিবর্ত্তিত হয় যেমন র্যাভিয়ম হিলিয়মে ও সীনায় স্বয়ং পরিবর্ত্তিত হয়।

এলিমেণ্ট্ নামক ভূত সকল কি ? ইহার ছই প্রকার উত্তর হয় (১)
দার্শনিক, (২) বৈজ্ঞানিক। দার্শনিক উত্তরে বলিতে হয়—রূপরসাদি
পঞ্চপ্রণের বিশেষ বিশেষ গুণসম্পন্ন দ্রবাসকল এলিমেণ্ট্। আর বৈজ্ঞানক উত্তরে বলা হয়—"it has been tacitly assumed that all
matter is made up of various combinations of the same
unknown 'Primary stuff' or 'Protyle'" অর্থাৎ "স্বীকার করিয়া
লওয়া হয় যে সমস্ত ম্যাটারই এক অজ্ঞাত 'মূলদ্রব্য' বা 'প্রোটাইলের'
দারা নির্মিত।" তবেই হইল বৈজ্ঞানিক দৃষ্টিতে ম্যাটার কোন অজ্ঞাত
দ্রব্য। তবে স্বর্ণরৌপ্যাদি এলিমেণ্টকে বিজ্ঞান বিশ্লেষ করিয়া তাহাদের
পরমাণু পর্যান্ত উঠিয়াছে। যে সব স্ক্র্ম প্রক্রিয়া (experiment)
এবং ততোধিক যে সব স্ক্র্ম ও জ্ঞাল যুক্তির দারা ঐ পরমাণু সিদ্ধ হয়
এ স্থলে তাহার উল্লেখ করা সন্তবপর নহে। সিদ্ধান্ত এইরূপ:—সমস্ত

এলিমেণ্ট্ইলেক্ট্ন ও প্রোটন নামক অণু অংশের দারা নির্মিত। ইলেক্ট্রন একটি নেগেটিভ বিহাতের বিন্দু। প্রোটন পজিটিভ বিছাতের অণু বা তৎসমষ্টি। প্রোটনের ও ইলেক্ট্রন নামক ঐ পরমাণুর দ্বারা রাসায়নিক ভূতের অণু বা এটম্ নির্ম্মিত। (বর্ত্তমান বৈজ্ঞানিক যুগে এটন শব্দের অর্থ এইরূপ দাঁড়াইয়াছে। পূর্বের অর্থ ছিল এটম= দ্রব্যের অবিভাজ্য অংশ)। ইলেক্ট্রন প্রমাণু অতি কুদ্র। উহা একটী হাইড্রোজেন অণুর (moleculeএর) প্রায় ২০০০ ভাগের এক ভাগ ওজনের। (একটি হাইড্রোজেনের অণু যে কত কুদ্র তাহা ধারণা করিতে হইলে নিম্লিথিত অঙ্ক দেথিয়া বুঝিতে হবে। Andrade বলেন "The smallest atom, the hydrogen atom, having a diameter of about half a hundred-millionth of an inch" অর্থাৎ "একটা হাইড্রোজেনাণু এক ইঞ্চির বিশকোটি ভাগের এক ভাগ আকারের।" এলিমেণ্টের অণুতে এক হইতে অনেক সংখ্যক ইলেক্ট্ন থাকে ( হাইড্রোজেনের অণুতে একটীমাত্র ইলেক্ট্রন থাকে )। প্রোটনকে কেন্দ্র করিয়া ইলেক্ট্রন সকল ঘুরিতেছে। তাহাই অণুদের স্বরূপ। ইলেক্ট্রনের কম বেশী সংখ্যায় অণুর বা এলিমেণ্টের ভেদ হয়। ইলেক্ট্রনের তুলনায় প্রোটন অনেক বৃহৎ। এক বা অধিক পজিটিভ্ বিহাতের অণুর বা পজিটিভ্ ইলেক্টনের দারা মাটোরের অণুর কেন্দ্র বা প্রোটন নির্মিত হয়। অধিক অণুনির্মিত কেন্দ্র ইলে ঐ প্রোটন সকলের মধ্যেও ইলেক্ট্রন থাকে। তাহাতে পরস্পরে আরুষ্ট হইয়া ( সমান জাতীয় বিছাৎবিন্দু পরস্পরকে বিকর্ষণ করে ও অসমান জাতীয় আকর্ষণ করে) কেন্দ্র নির্মিত হয়। প্রোটনময় কেন্দ্রের আকার ও গুরুতা ইলেক্ট্রন অপেকা অনেক অধিক। স্থ্য ও গ্রহ সকলের আকার, গুরুতা ও দুরতার সহিত প্রোটন কেন্দ্র ও ঘূর্ণামান ইলেক্ট্রনের

স্থাযুক্ত এক একটি সৌর জগং। তবে গ্রহদের গতি অপেক্ষা হলেক্ট্রনদের গতি অনেক বেশী। উহাদের গতি আলোকের কাছা-কাছি যেতে পারে। এ বিষয়ে Millikan বলেন "that an atom like a solar system is an exceedingly loose structure." অর্থাৎ "একটী এটম্ সৌরজগতের স্থায় অতি ফাঁকযুক্ত গঠনের দ্রব্য।"

ফলে এই ইলেক্ট্রন সকল নেগেটিভ্ ভড়িতের অণু বা নেগেটিভ্ electron। তাহারা ম্যাটার ছাড়াও থাকিতে পারে। উহারা একরূপই হয়। পজিটিভ্ ভড়িতের ইলেক্ট্রন (যল্বারা প্রোটন নির্মিত) ম্যাটারের সহিত যুক্তভাবেই পাওয়া যায়, পৃথক্ নহে। \* ম্যাটারের অণু (প্রোটন ও ইলেক্ট্রনযুক্ত), ভড়িতের অণু ও আলোকাদি বিকীরণের অণু ( photon আদি ) এই তিন প্রকারের অণু স্বীকৃত হয়।

মাটার ছাড়া এনার্জ্জি বা ক্রিয়াশক্তিও আছে। ক্রিয়াশক্তি দ্বিবিধ
—শক্তিরূপ (potential energy) এবং ক্রিয়ারূপ (Kinetic energy)। ক্রিয়ার লক্ষণ—প্রচলন বা স্থান পরিবর্ত্তন। ক্রিয়া ব্যক্ত
হইবার আগের অবস্থার নাম শক্তিরূপ অবস্থা এবং ব্যক্ত হইলে তাহা
ক্রিয়ারূপ অবস্থা। এনার্জ্জি অনেক প্রকারে বিভক্ত হইতে পারে,
যথা—সাধারণ ক্রিয়াশক্তি, রাসায়নিক ক্রিয়াশক্তি (Chemical energy), বিছাতের এনার্জ্জি, বিকীরণ বা radiant energy (তাপ,
আলোক প্রভৃতি বিকীরণ [radiation] বা রশ্মি সকল শেষোক্ত
বিভাগে পড়ে)। লজ্ এনার্জ্জির এইরূপ লক্ষণ করেন—"Energy

<sup>\*</sup> কেছ কেছ Negative বিদ্যাতের অণুকেই Electron নাম দেন। Millikan, Positive Electron ও Negative Electron এই তুইয়েরই নাম Electron বাবহার করিয়াছেন।

is that property of a body which enables it to do work" অর্থাৎ "বস্তুর যে গুণের দ্বারা সে ক্রিয়া করিতে পারে তাহাই এনার্জি।"

এনার্জির ক্রিয়া হইলে সেই ক্রিয়া একতানে হয় না কিন্তু ভেক্ষে
ভেক্ষে বা স্তোকে স্তোকে (by quanta) সমস্ত ক্রিয়াই হয়। ইহা
বিংশশতাব্দের বৈজ্ঞানিকদের প্রসিদ্ধ আবিষ্কার। এই স্তোক
সকলের (তড়িৎ ও নানা প্রকার আলোক, এক্স রশ্মি আদি যে সব
বিকীরণ ক্রিয়া আছে তাহাদের প্রত্যেক প্রকারের ক্রিয়ার স্তোক ভিন্ন
ভিন্ন) পরিমাণও গণিতের \* দারা নির্দিষ্ট হইয়াছে। স্তোকে স্তোকে
হয় বলিয়া সমস্ত ক্রিয়াই তরঙ্গস্বরূপে হয়।

মাটার ও এনার্জি এই উভয়েরই নাশ বা উৎপাদ নাই। এক অবস্থা হইতে অন্ত অবস্থায় উহারা নিরস্তর যাইতেছে বটে, কিন্তু তাহাতে অবস্থান্তরতা বা আকার প্রকারের ভেদ হইতেছে মাত্র নাশোৎপাদ হইতেছে না। মোটে যত্থানি ততথানিই আছে। ইহাই প্রসিদ্ধ conservation of matter and energy বাদ এবং সাংখ্যের সৎকার্যা-বাদের ছায়া।

ইহা ছাড়া inertia বা জড়তা বা গুরুতা পদার্থও বৈজ্ঞানিকদের অন্তব্য তথ্য পদার্থ। যাহা ক্রিয়াকে বাধা দেয়, রোধ করে বা হইতে দেয় না তাহাই ইনার্শিয়া বা জড়তা। বিকীরণ ক্রিয়া হইতে সাধারণ ক্রিয়া পর্যান্ত সমস্ত ক্রিয়াই এই জড়তার দারা নিয়মিত। "The true fundamental attribute of matter, its inertia, or its disinclination to move when at rest, and its disinclination to stop moving after it has been started" (Soddy) অর্থাৎ

শমাটারের মূল ধর্ম ইনার্শিয়ার লক্ষণ হচ্ছে—যে গুণ থামা-মাটারের প্রচলনকে ও প্রচলিত মাটোরের থামাকে বাধা দেয়, তাহা।" ইনার্শিয়া বা মাস্ ( mass ) না থাকিলে কি হইবে ? — "A massless particle, so far as can be seen, if it in any way acquired energy, however infinitesimal, would move at infinite velocity" (Soddy) অর্থাৎ "মাস্শূত বা জড়তাগুণ শূত একটা কণা যদি কোন ক্রমে অতালমাত্রও গতিশক্তি পায় তবে তাহা অমেয় বেগে (স্তরাং অ-কালক্রমে) ছুটিবে।" পূর্বেমাটারকে (উহার লক্ষণ যাহাই হউক) অধ্বংসনীয় ও অনুৎপন্ন বলিয়া বিজ্ঞানজগতের সিদ্ধান্ত ছিল। বর্ত্তমানে আার ভাহা নাই। Lodge বলেন "To my mind the greatest scientific discovery of the present age is the establishment of the Electrical theory of matter and the recognition of matter as one of the forms of energy." অর্থাৎ "আমি মনে করি বর্ত্তমান শতাব্দের বিজ্ঞানজগতের প্রধান ঘটনা ম্যাটারের বিহ্যান্ময়ত্ববাদের স্থাপন এবং ম্যাটার যে এনার্জিরই রূপান্তর তাহা স্বীকৃত হওয়া।" পূর্বে যাহা বলা হইয়াছে তাহাতেও ইহা দিদ্ধ হয়, যথা, স্বর্ণাদি সমস্ত এলিমেন্টের নাম মাাটার। এলিমেণ্ট্ সকলের অণু নেগেটিভ্ ইলেক্ট্রন ও পজিটিভ্ ইলেক্ট্রন নামক দ্বিবিধ বিহাৎ বিন্দুর দ্বারা নির্মিত। বিহাৎকে এনার্জি ছাড়া আর কি বলা যাইতে পারে? অতএব সিদ্ধান্ত "matter is a form of energy" অর্থাৎ ম্যাটার একরূপ ক্রিয়াশক্তি মাত্র। ইহা সব তথা। ইহা ব্যতীত এক hypothetical বা ধরে লওয়া পদার্থ বৈজ্ঞানিকদের লইতে হয়। উহার নাম ঈথার। ঈথার পদার্থ অতি প্রাচীনকাল হইতে আছে ও নানারূপ অর্থে ব্যবহৃত হইয়াছে। কঠিন, তরল ও বায়বীয় দ্রব্য ব্যতীত কোন পদার্থ দিয়া কিছু বুঝার আবশুক

<sup>\*</sup> Wave length × Planck's constant = রশার স্তোকের পরিমাণ।

ইইলে তাহাকে ঈথার বলা হইত। উনবিংশ শতাবদে যে শেষ ঈথার
দাঁড়াইয়াছিল তাহা আলোকবাহী ঈথার বা luminiferous ether।
আলোকরপ ক্রিয়া তরঙ্গ কিরপে সেকেণ্ডে প্রায় লক্ষকোশ বাহিত
হইতে পারে? শৃশু দিয়া ক্রিয়া বাহিত হওয়া কল্পনা করা যায় না।
মুতরাং কোন মুল্ল স্থিতিস্থাপকগুণবিশিষ্ট দ্রব্য চাই যদ্দারা বিশ্বজ্ঞগৎ পূর্ণ
এবং যাহা জলের দারা তরঙ্গ বহনের গ্রায়, আলোকের (বিত্যুতাদিরও)
তরঙ্গ বহন করে। উহা জেলির মত অথচ অত্যন্ত স্থিতিস্থাপক গুণবিশিষ্ট এবং সমস্ত দ্রব্যের অন্তর্বাহ্যে পূর্ণ বিলয়া কল্পিত হইত। উনবিংশ
শতাব্দের জড়বাদ ও mechanical theory of the universe অর্থাৎ
"মাটার ও তাহার প্রচলনেই সমস্ত হইয়াছে" এই বাদের চরম সুল্ল পদার্থ
ক্র ঈথার। অধুনা ঐরপে জড়বাদে আর বিজ্ঞান জগতের আস্থা নাই।
অনেকে ঈথার শব্দ ত্যাগ করিয়াছেন এবং যাহারা উহা রাথিয়াছেন
তাহারা আর উহা প্রাচীন অর্থে ব্যবহার করেন না। এথন space
পদের দারা অনেকে ঈথার পদের বর্ত্তমান অর্থ ভাষণ করেন।

এ বিষয়ে ঈথারবাদী Lodge বলেন "the ether in its various forms of energy dominates modern science, though many prefer to avoid the term 'ether' because of its nineteenth century associations and use the term 'space.' The term used does not much matter". এ বিষয়ে Eddington বলেন "Both parties mean exactly the same thing, and are divided only by words." অৰ্থাৎ "নানাক্ৰপ এনাৰ্জ্জি বা ক্ৰিয়াশজি ক্ৰপে 'ঈথার' বৰ্তুমান বিজ্ঞানের উপর আধিপত্য করিয়া আছে, যদিও এ শব্দের উনবিংশ শতাব্দের ভাব ত্যাগ করার জন্ম উহা ব্যবহার না করিয়া ভংপরিবর্ত্তে 'স্পেন' শব্দ অনেকে ব্যবহার করেন। পদে কিছু

এদে যায় না।" এডিংটন এবিষয়ে বলেন "উভয় পক্ষেরই বক্তব্য এক কেবল শব্দ ব্যবহারেরই ভেদ।"

বেমন অতি উর্দ্ধে উঠিলে মাথা ঘুরিয়া যায় সেইরূপ এথানে আসিয়া অধুনা বিজ্ঞান জগতের মাথা ঘুরিয়া গিয়াছে। ঈথার বা space যে কি তাহা কেহই ঠিক করিয়া বলিতে পারেন না। Lodge প্রভৃতি অনেকে "empty space" বা 'শ্ৰু স্থান' কথা ব্যবহার করেন। সেই "empty space" এ electron সকল ছুটিয়া থাকে। এ শৃন্ত স্থান কেবল কথা মাত্র। উহার মানস ধারণা হইতে পারে না। শক্-রূপাদি গুণ দিয়াই বাহ্যবস্তুর ধারণা হয়। ঐ ঐ গুণযুক্ত শৃত্য ধারণা করিতে গেলে তাহা শূন্য থাকিবে না। আর ঐ ঐ গুণ ছাড়া বাহস্থান ধারণাও করিতে পারিবে না। ওরূপ ধারণার অধোগ্য পদার্থকে ধারণা-যোগারূপে ব্যবহার করা যে অন্তায় তাহাও কেহ কেহ বুঝিয়াছেন। Einstien বলেন "In the first place we entirely shun the vague word 'space', of which we must honestly acknowledge, we cannot form the slightest conception and we replace it by motion relative to a practically rigid body of reference". অর্থাৎ "সর্ব্বপ্রথমে বলি যে আমরা উড়ো কথা 'স্পেদ্' বা অবকাশ সমাক্রপ বর্জন করি ! সতা বলিতে গেলে বলিতে হবে আমরা উহার বিন্দুমাত্রও ধারণা করিতে পারি না। উহার পরিবর্ত্তে আমরা এই বাক্য ব্যবহার করি, ষ্ণা—কার্যাত কোন এক স্থির, তুলনা করার যোগ্য দ্রব্যের অপেক্ষায় অন্তদ্রব্যের গতি, (এইরূপ বাক্যার্থকেই অবকাশের পরিবর্ত্তে ব্যবহার করি )।" অর্থাৎ দৈশিক গতিই ইঁহার ম্পেদ্। ইহা অতি সমীচীন কথা। ফলে পূর্বের চরম স্ত্র জড় ঈথার কলনা করিয়া বিশ্বমূল ব্ঝিতে যাওয়া যে অসম্বত তাহা বিজ্ঞান ব্ঝিয়াছে

কিন্তু তৎপরিবর্তে যে কোন্ পদার্থ গ্রাহ্ম তাহা এখনও বিজ্ঞান স্থির করিতে পারে নাই। ইলেক্ট্রন, সাব-ইলেক্ট্রন প্রভৃতি যতই বাহ্যের কর না, কখনও ওদিক্ দিয়া বিশ্বের মূলে যাইতে পারিবে না। Lodge বলেন "The further question will then arise what was the origin of the electric units? We cannot answer. When we come to ultimate origins science is dumb. We are confronted with the problem of existence, and if there be any solution of that, it is to philosophy and religion we must look and not to science."

অর্থাৎ "(ইলেক্ট্রন ও প্রোটনরূপ বিহাতের অণু পর্যান্ত উঠিয়া) পরে প্রশ্ন হবে—বিহাৎ অণুর কারণ কি ? উহার আমরা উত্তর দিতে পারি না। মূল পদার্থের উৎপত্তি বিষয়ে বিজ্ঞান মূক। ওথানে আমরা মৌলিক সন্তার সন্মুথে উপস্থিত। উহার যদি কিছু উত্তর থাকে তবে দর্শনে ও ধর্মশাস্তেই তাহা অরেয়, বিজ্ঞানে নহে।" কথা ঠিক। সাংখাদর্শন উহার কিরূপ স্থান্থত উত্তর দেন তাহা অতঃপর দ্রপ্তবা। পূৰ্বে বলা হইরাছে যে অণুবীক্ষণাদি যন্ত্রের দারা স্ক্র বাহ্য দ্রব্য আবিষার করিয়া সেই প্রত্যক্ষ অভিজ্ঞার উপর স্থাপিত যুক্তিসকল যে দার্শনিক উৎকর্ষের জন্ম অভ্যাবশ্রকীয় তাহা নহে। আবশ্রকীয় অন্তর্বাহের প্রতাক দতোর অভিজা হইলেই তাহা সমাক্ দর্শনের ভিত্তি হর। স্থেন্ন বন্ত্রাদির ও যুক্তির ছারা বিজ্ঞান কি সিদ্ধান্তে উপনীত হইয়াছে ? Sir J. Jeans বলেন "But when science comes to closer grips with nature, and passes to the study of small scale phenomena, matter and radiation are found equally to resolve into waves. If we want to understand

the fundamental nature of things, it is to these small scale phenomena that we must turn our attention. Here the ultimate nature of things lies hidden, and what we are finding is waves. In this way we are beginning to suspect that we live in a universe of waves and nothing but waves". The Mysterious Universe, p. 44. অর্থাৎ "বিজ্ঞান যথন প্রাকৃতিকে তল্প তল করিয়া বুঝিতে চেষ্টা করে এবং ইলেক্ট্রন আদি কুদ্র ধর্মে উপনীত হয়, তথন মাটার এবং radiation বা বিকীরণ বা রিশা এই ছইই তরজমাত্রে বিশ্লিষ্ট হইয়া যায়। যদি আমরা দ্রব্যের মূলতত্ত্ব বুঝিতে চাই তবে ঐ সব আণবিক ধর্মেই আমাদেরকে অবহিত হইতে হইবে। তাহাতেই দ্রবাের চরম তত্ত্ব নিহিত আছে। কিন্তু তাহা করিয়া আমরা কি পাই ? পাই কেবল ভরঙ্গ। এইরপে আমরা ব্ঝিতে আরম্ভ করিয়াছি যে আমরা কেবল তরঙ্গের জগতেই বাদ করি—অন্ত কিছুর নহে।" এইরূপে জড়বিজ্ঞান যতই অগ্রাসর হইতেছে ততই নিরেট, অনপদার্ঘ্য বাহুজগণ্ও ক্রমশ অপদারিত इटेटिए ।

মাটিবের অগ্রতম গুণ কঠিনতা কি ? Andrade বলেন "The hardness of solids is due to the difficulty of forcing atoms closer together." অর্থাৎ "দ্রব্যের কাঠিগ্রের কারণ বা স্বরূপ তাহার অণুসকলকে নিকটস্থ করার জগ্র বল প্রয়োগ করা মাত্র (বৈছাতিক বিকর্ষণের জন্ম)।" (এই লক্ষণ এক পক্ষের। কঠিন দ্রব্যকে ভেদ করিতে হইলে যে শক্তি ব্যয় হয় তাহা তাহার অণু সকলের বৈছাতিক আকর্ষণকে খণ্ডিত করা মাত্র। অতএব সম্পূর্ণ লক্ষণ হইবে —যাহার আণবিক আকর্ষণ বা বিকর্ষণ বাধিত করার জন্ম শক্তিবিশেষ

বায় করিতে হয় তাহাই কঠিন দ্রবা।) এইরূপে বৈজ্ঞানিক দৃষ্টিতে ম্যাটার ইলেক্ট্রন ও প্রোটন নামক অণুতে, তাহারা আবার তরঙ্গ-রূপ এনার্জি ও ইনার্শিয়ায় অর্থাৎ ক্রিয়াশক্তি ও জড়তায় বিশ্লিষ্ট হয়।

এখন নিজেদের কথা অনুসারে বৈজ্ঞানিককে বাহ্দ্রব্যের মূল সম্বন্ধে কি বলিতে হইবে ? বলিতে হইবে বাহিরে কেবল এনাজি ও ইনার্শিয়া পাই। তরঙ্গ মানে একবার ধাকা একবার অধাকা। যদি ইনাশিয়া বা জড়তানা থাকিত তবে ক্রিয়া কথার অর্থই বোধগ্যা হইত না। ক্রিয়া মানেই অক্রিয়া হইতে ক্রিয়া। অক্রিয়া মানে জড়তা বা ইনার্শিয়া। অতএব 'ক্রিয়া ও থামা' এই দ্বিরূপ তরঙ্গ কেবল এনার্জি ও ইনার্শিয়া মাত্র হইল। এক্ষণে প্রশ্ন হইবে ক্রিয়া ও জড়তা যে আছে তাহা কেন বল ? উত্তর—জানি বলিয়া বলি আছে কারণ জানা ও থাকা একই कथा। ना जानित्न 'आहि' विन ना, आंत्र आहि विनत्न 'जानियाहि' তাই বলি 'আছে'। বাহ্ দ্রব্য কিরপে প্রত্যক্ষ জানি ? শক্, স্পর্শ, রূপ, রদ ও গন্ধ এই পাঁচ গুণের দারাই জানি। স্তরাং ঐ পাঁচ বস্তু যে আছে তাহা স্বভাবতই স্বীকার করিতে হইবে। ক্রিয়া হইলেই কাহার ক্রিয়া তাহাও স্বভাবত আদিয়া পড়িবে। স্তরাং চিন্তা করিতেই হইবে বে শব্দাদি ধর্মের বা তদ্বৎ সত্ত্বেরই (দ্রব্যেরই) ক্রিয়া। এরূপ চিন্তা ছাড়া গতান্তর নাই। ফলে শবাদি ধর্ম আশ্রয় করিয়াই বলি ক্রিয়া ও জড়তা আছে। শৰাদি গুণ কি? উহারাও ইন্দ্রিয়াদির ক্রিয়া। ক্রিয়াতরঙ্গের হারা অভিহত জ্ঞানশক্তির পরিণামই শব্দাদি জ্ঞান। বাহ্বস্থাগে বে ইন্দ্রিশক্তিতে প্রকাশভাব হয় তাহাকেই শকাদি छान विन।

অতএব পূর্বোক্ত ক্রিয়া ও জড়তা বা energy ও inertia ছাড়া বস্তর এই প্রকাশ বা sentience নামক স্বাভাবিক গুণও স্বীকার্য্য হইবে। এই প্রকাশ, ক্রিয়া ও জড়তা বা স্থিতি নামক বস্তু কোথা হইতে আসে? জড়বিজ্ঞান যে কারণে এনার্জি ও ইনার্শিয়াকে বা ক্রিয়া ও স্থিতিকে fundamental attribute বা মৌলিক বস্তু বলে ঠিক সেই কারণে সাংখ্যেরা ঐ প্রকাশাদি তিনকেই মৌলিক অর্থাৎ নিস্কারণ স্বভাব বলেন। প্রকাশশীল বা প্রকাশস্বভাব বস্তু সত্ত্ব, ক্রিয়া-শীল বস্তু রক্ষ ও স্থিতিশীল বস্তুর নাম তম।

रिवक्तानिक रान ज्ञानित कि ? Sir J. Jeans वरनन "Matter being nothing but congealed radiation travelling at less than its normal speed. \* \* \* Bottled-up waves, which we call matter and unbottled waves which we call radiation". অর্থাৎ "ম্যাটার এরূপ জ্মা বিকীরণশক্তি যাহা (আলোকাদি রশি অপেকা) অল গতিযুক্ত। যাহা বাঁধা ক্রিয়া তরক্ষ তাহাকে ম্যাটার বলি আর মুক্ত তরক্ষকে রশ্মি বলি।" অতএব ম্যাটার জড়তার দারা অভিভূত ক্রিয়ামাত্র। আব অপেকারত অল জড়তাযুক্ত ক্রিয়াই রশ্ম। অতএব বাহ্য পদার্থদকল বিশ্লেষ করিলে ক্রিয়া ও ভংসহভাবী জড়তা বা রজ ও তম মাত্র পাওয়া যায়। তাহার সহিত সহভাবী প্রকাশ বা সত্ত্বও পাইবে নচেৎ ক্রিয়া ও জড়তা জান কিরুপে ? কাহার ক্রিয়া এই প্রশ্নের একমাত্র তায়া উত্তর—জড়তার ক্রিয়া অথবা সত্ত্বের (being এর বা জ্ঞাতভাবের ) ক্রিয়া। সেই জড়তা কাহার ? এই প্রশ্নের উত্তরে বলিতে হবে জ্ঞানের ও ক্রিয়ার জড়তা। প্রকাশ কাহার --জড়তার ও ক্রিয়ারই প্রকাশ। ইহা ছাড়া আর প্রকৃত উত্তর নাই। তাই সত্ত্ব, রজ ও তমকে অবিনাভাবী বলা হয়। "অভোহত মিথুনাঃ मर्स्स मर्स्स मर्स्स मर्सकारिनः।" व्यर्शेष छन्ज्य भव्यभव मर्शिय खनः मर्स বস্তুতেই লভ্য ।

এখন পাঠক বলুন দেখি সমস্ত বাহ্ দ্রব্য প্রকাশ, ক্রিয়া ও স্থিতি এই তিন বস্তর দ্বারা নির্মিত, ইহা অপেক্ষা ত্যাযা, তলম্পর্শী উত্তর কেহ দিতে পারিয়াছেন কি না ? শুধু যে কেহ দিতে পারেন নাই তাহা নহে কাহারও তদপেক্ষা উত্তম সম্পূর্ণ উত্তর দিবার সম্ভাবনাও নাই। ইলেক্ট্রন অপেক্ষাও স্ক্রেয় ত্তর্যা আবিষ্কার করিতে করিতে যাও না কেন সর্বাদাই সমূথে অন্ধকার থাকিবে কেবল ঐ তিন দ্রবাই স্পষ্ট থাকিবে।

কেই কেই মনে করেন "energy is the great unknown entity." অর্থাৎ "ক্রিয়াশক্তি এক মহান্ অজ্ঞাত সন্তা।" অতএব ক্রিয়াস্বভাব বলিলে অজ্ঞাত বা অজ্ঞেয় স্বভাবের কথাই বলা হইল। ইহা সম্পূর্ণ ভ্রান্তি। ক্রিয়া অর্থে এক অবস্থা হইতে অন্ত অবস্থায় যাওয়া। এক পরিচ্ছিন ক্রিয়া হইতে অন্ত ক্রিয়া হয় দেখা যায় কিন্তু 'বিশ্ব ক্রিয়া কেন হয়' এরূপ প্রশ্ন হইতে পারে না। তাই উহাকে নিতা স্বভাব বলিতে হইবে। ঐ ক্রিয়া-স্বভাব আছে যথন বলিতেছ তথন উহা সম্পূর্ণ অজ্ঞাত নহে (জ্ঞাত না হইলে 'আছে' বল কেমন করিয়া ?)। তথাপি যদি ক্রিয়াকে অজ্ঞাত পদার্থ বল তবে বল দেখি তাহার কোন অংশ অজ্ঞাত ? নিশ্চয়ই ইহার উত্তর পাবে না। 'এক অবস্থা হইতে অবস্থান্তরে বাওয়া' এই লক্ষণে লক্ষিত ক্রিয়া পদার্থ কোনও অংশেই অজ্ঞাত নহে। উহাকে অজ্ঞাত মনে করা বৃদ্ধির বিপর্যায় মাতা। জলাতঃ রোগে এক বাটী জল দেখিয়া রোগী যেমন মনে করে উহাতে কি ভয়ানক পদার্থ আছে, ইহাও সেইরূপ। জড়তা এবং প্রকাশও সেই কারণে অজ্ঞাত বা অজ্ঞেয় নহে। প্রকাশ, ক্রিয়া ও স্থিতি নিতাস্বভাব বলিয়া 'উহারা আছে' এই বাক্য এবং উহাদের জ্ঞান অনাপেক্ষিক সভ্য জ্ঞান বা absolute truth !

জড়বিজ্ঞান বাহ্ দ্রব্য প্রত্যক্ষ করিয়া যুক্তির দারা মাটোরের অগু

স্থির করিতে চলিয়াছে, সাংখ্যদর্শনও সেইরূপ প্রথমে এলিমেণ্টের মধ্যে শব্দ, স্পর্শ, রূপ, রুস ও গন্ধ এই এই গুণ বা এই এই গুণযুক্ত পদার্থকৈ প্রত্যক্ষ সত্য বিজ্ঞানের প্রথম সোপান করিয়া যুক্তির দারা স্থ্যতির সত্য আবিষ্কার করিয়াছে।

শকাদি গুণ যাহা আমরা প্রত্যক্ষের দারা জানি তাহার কারণ কি ? স্ক্র শকাদিই স্থূল শকাদির কারণ বলিতে হইবে। শকাদিরা ক্রিয়া, স্তরাং তাহারা ইন্দ্রিয়ের উপর ক্রিয়া করে। ক্রিয়া সবই সভঙ্গ— একতান নহে। কারণ ক্রিয়ার পশ্চাতে জড়তা থাকে। সাংখ্যেরা প্রকাশ, ক্রিয়া ও স্থিতির পরস্পার অভিভাব্য-অভিভাবকতা স্বভাবও আবিষ্কার করিয়াছেন। উহার জগুই ক্রিয়া ও প্রতিক্রিয়া বা action ও reaction হয়। তাই ক্রিয়া একতান নহে কিন্তু সভঙ্গ। ক্রিয়া সভঙ্গ হইলে সুলক্রিয়া কুদ্রক্রিয়ার সমষ্টি। সেই অতি কুদ্র শবাদি ক্রিয়া যাহা ক্ষণমাত্রব্যাপী স্কৃতরাং যাহা হইতে ক্ষণমাত্রস্থায়ী জ্ঞানাণু উদ্ভূত হয় তাহাই সাংখ্যের তনাত্র নামক শকাদি জ্ঞানের প্রমাণু। তনাত্রের লক্ষণ অবিশেষত্ব বা শব্দাদির যে ষড়্জ-ঋষভ-নীলরক্তাদি বিশেষ আছে তাহা তনাত্রে যাইয়া অবিশেষ হইয়া যায়। বৈজ্ঞানিকদেরও এইরূপ কথা বলিতে হইবে। তাহাদের light quantum বা photon রূপের অণু, স্থতরাং রূপ-তন্মাত্রের প্রায় অনুরূপ পদার্থ। এক শব্দ যদি অবহিত হইয়া শোন তাহাতে কিরূপ জ্ঞান হইবে ? কতকটা ব্যাপী বা বিস্তারযুক্ত জ্ঞান হইবে কিন্তু শব্দের কালিক ধারার জ্ঞানই প্রধানত হইতে থাকিবে। আরও অবহিত হইলে দৈশিক অবয়ব যাইয়া কেবল কালিকধারাক্রমে জ্ঞান হইতে থাকিবে। রূপাদিকেও এরপ ফুল্ল অণু ক্রমে জানিতে थाकित्न তारात्मत्र केन्न्य कानिक्धातावारी छान रहेत्व। कात्रव क्यांविष्ट्रित एक्षा विद्यांत्रहे श्रांवना शांकित विद्यांत्रत्र क्यांन शांकित

না। অর্থাৎ তাহার দৈর্ঘ্য, প্রস্থ, স্থোল্য এই তিন পরিমাণ বা dimension থাকিবে না কেবল কালিক পরিমাণ বা fourth dimension থাকিবে। বৈজ্ঞানিকদের fourth dimension সাক্ষাৎ অব্যবহার্যা পদার্থ ও অঙ্কসমাবেশ মাত্র; যোগীদের সেরপে নহে। উহা তাঁহাদের উপলব্ধির দ্রব্য ( চিত্তেন্দ্রিয়ের হৈর্য্যের দারা )। স্মরণ রাখিতে হইবে যে সাংখ্যে তন্মাত্র শব্দে যে ভাব পদার্থ বুঝায় বৈজ্ঞানিকদের ইলেক্ট্রনরূপ এটম্ ঠিক তাহা নহে। শব্দরপাদি যথন বাহের প্রত্যক্ষ সত্য জ্ঞান. শব্দাদির অণুও তথন ঐ ঐ প্রত্যক্ষ জ্ঞানের চরম ফুক্ম অবস্থা বা শেষ। স্তরাং এটমের মত তাহা অপ্রতিষ্ঠ পদার্থ নহে। ইলেক্ট্রনের sub-electron আবিষ্কৃত হইতে পারে এবং তাহার জ্ঞাতব্যতার প্রতিষ্ঠা নাই। তুমাত্র পরমাণু সেরপ নহে। উহা বাহুরপে জ্ঞাতব্যতার শেষ সীমা। 'তাহার পর কি' বাহ্ সম্বন্ধীয় এই তর্কের ও অন্বেষণের উহা চরম প্রতিষ্ঠা। কারণ বাহে যে পাঁচ প্রকার জ্বেয় আছে তাহার চরম্পুল্ল জ্ঞানাবস্থায় গেলে আর বাহ্ম জ্ঞান থাকিবে না। অতএব তনাত্রের কারণ বাহারপে উপলভ্য নহে। তবে উহা কি ? বাহা ও আন্তর তুই প্রকার দ্রব্য আছে। উহা বাহ্ না হইলে আন্তর দ্রব্য। এ বিষয় অভ্তত্ত সমাক্ দেখান হইয়াছে ( 'সাংখ্যতত্ত্বালোক', 'কাল ও দিক্' প্রভৃতিতে দ্রপ্র )। বৈজ্ঞানিকদেরও অনেকে ইহা বুঝিতে আরম্ভ করিয়াছেন।

আপেক্ষিকতাবাদ, যাহা এখন বিজ্ঞানজগতে খুবই প্রতিপত্তিলাভ করিয়াছে, তাহার সিদ্ধান্ত এই যে বাস্থের মূল দ্রবাকে মাটোর বলা যায় না এবং বাহ্নবস্ত কি তরিষয়ে কোন সত্য ভাষণ করা যায় না কেবল কতকগুলি অন্ত সমাবেশ ( যাহার মানস কল্লা বস্ত নাই, এরূপ ) করিয়াই উহা প্রকাশ্য। L. Bolton বলেন "But there exists in nature

an impalpable entity which is not matter but which plays a part at least as real and prominent is a necessary implication of the theory". অর্থাৎ "বিশ্বে এরূপ এক মৌলিক অম্পর্শ সত্তা আছে যাহা ম্যাটার নহে, কিন্তু যাহা ম্যাটারের মত প্রকৃত ও প্রধান ক্রিয়া করে"—এই সিদ্ধান্ত আপেক্ষিকভাবাদের (theory of Relativityর) ভিত্তিস্বরূপ। J. B. Burke বলেন "Hence one form of thought—our own mind—runs parallel to and is concomitant with another form of thought-perhaps more permanent, though we cannot say, which we call matter, electricity or ether". অর্থাৎ "অতএব বলিতে হবে যে এক রকমের মনঃকার্যা (আমাদের নিজের মনের কার্যা) আর এক রকমের মনঃকার্য্যের সহিত সমান ও সহক্রিয়ভাবে চলিতেছে। এই শেষেরটীকে আমরা ম্যাটার, বিহাৎ বা ঈথার বলি, এবং ইহা হয় ত অধিকতর স্থায়ী, যদিও তাহা ঠিক করিয়া বলিতে পারি না।" অতএব বাহ্য জগতের মূল যে অপর এক মন (প্রজাপতির ভূতাদি অভিমান)— এই সাংখাদিদান্ত বিজ্ঞানজগতেও স্বীকৃত হইতেছে। জড়বিজ্ঞান বাহ্য-দ্রব্য লইয়াই ব্যাপৃত। তাহার বর্ত্তমান চরম সিদ্ধান্ত যে সাংখ্যের অনুগামী হইতেছে তাহা দেখান হইল। মনোবিজ্ঞানের চরম সত্যের বিষয় পর প্রকরণে বিবৃত হইতেছে।

৭ (ঝ)। বিশ্বের দৃশ্য মূল সম্বন্ধে প্রাচীন ও আধুনিক দার্শনিকেরা ও বৈজ্ঞানিকেরা কতদূর উঠিয়াছেন তাহা দেখান হইল। বিশ্বের আর এক মূল যে দ্রষ্ট্রনপ হেতু আছে—যাহার বিষয় অব্যবহিত পরেই বলা হইবে—তিন্বিয়ে পাশ্চাত্য দার্শনিকেরা কিছুই জানেন না। তাঁহাদের Spirit, Soul প্রভৃতি পদার্থ সাংখ্যের দ্রষ্ট্ পুরুষ নহে। Spirit ও

Soul পদার্থ ঠিক দার্শনিক পদার্থ নহে। উহার লক্ষণ যে ঠিক কি
তাহাও কেহ বলেন না। যেন প্রসিদ্ধ পদার্থের মত উহা ধরিয়া লওয়া
হয় ও স্বেচ্ছামুসারে নানা রকমে উহা ব্যবহার করা হয়। কেহ কেহ
বিতর্ক করিতে করিতে সাংখীয় পুরুষের কিছু নিকটে গিয়াছেন বটে
কিন্তু প্রকৃত ভারসঙ্গত দ্রষ্ট পুরুষের ধারণার অনেক দূরে আছেন।

লাইপ্নিট্জ্ (Leibnitz) যে monad নামক অণ্-আমিত্বের কথা বলেন তাহার কতক অংশ প্রকৃত পথে অগ্রসর হইয়াছে। আমরা অনুভব কার 'আমি' এক, অবিভাজ্য, অশেষপ্রকার জ্ঞানযুক্ত \*, অশেষপ্রকার ক্রিয়ার আধার। এইরূপ এক একটি আমিত্বই monad অণু।ইহারা অসংখ্য দেখা যায় বলিয়া অসংখ্য। জড় বা matter পদের অনুপাতি যে বিজ্ঞান (conception) হয়, ইহা কাজে কাজেই তাদৃশ পদার্থ নহে। এই বাদের যভটুকু বলা হইল তাহা বেশ অনুভ্রমান সত্য পদার্থ। অজ্ঞেয় অথচ জ্ঞেরকৃত কাল্পনিক ম্যাটার নামক পদানুপাতিবিজ্ঞানের (concept এর) ভায়, তাহার অবয়বভূত অণু বিভাজ্য হইলেও তাহাকে অবিভাজ্য কল্পনা করার ভায়, অকল্পনায় শৃভ্য কল্পনা করার ভায়, এই আমিত্ব-অণু (বা monad) বাদে ন্যায়বিগহিত, স্বোক্তিবিক্ত্র্ন কথা বলিতে হয় না। এই বাদে ঈশ্বর সর্বপ্রধান (Supreme) মন্তাড্ । তিনি সর্বজ্ঞ । মানুব, পশু ও ভূত (elements of matter) সকল অপেক্ষাকৃত ক্রমশ মলিন জ্ঞান (idea)-যুক্ত মন্যাড্।

এই বাদের সহিত ভারতীয় সাংখ্য, বেদান্ত ও বৌদ্ধমতের অনেকদ্র পর্যান্ত ঐক্য আছে। সাংখ্যবেদান্তের প্রত্যক্ জীব ও বৌদ্ধের

পঞ্চরণাগর্ভ, বেদান্তের সমষ্টিজীব হিরণাগর্ভ, বৌদ্ধের সর্ব্বজ্ঞসত্ব (আদিব্দ আদি) এরপ বিশুদ্ধ জ্ঞানযুক্ত মন্যাড়। নিজের আমিত্বরূপ মন্তাড্কে জানিলে বিশ্বের জ্ঞান হয় (But this is typical of the universe and reveals its nature and origin) অর্থাৎ "একটা মন্তাড় বিশ্বের জন্তর্কণ এবং বিশ্বের স্থভাব ও উৎপত্তির তত্ত্ব ব্রাইয়া দেয়।" এবিষয়ে ভারতীয় দর্শন একমত।

ইহার পর এই মন্তাড্কে বিশ্লেষ করিয়া সাংখ্য দেখান ইহার কোন্ অংশ অবিভাজ্য এক এবং কোন্ অংশ বিভাজ্য, \* কোন্ অংশ অনুৎপন্ন ও কোন্ অংশ উৎপন্ন, কোন্ অংশ নির্বিকার ও কোন্ অংশ বিকারী। তন্মধ্যে উৎপন্ন বিকারশীল অংশের মূল কারণ যে নিত্য, বিকারসভাব ত্রিশুণ, তাহা দেখান হইয়াছে। পরপ্রকরণে নির্বিকার দ্রীর বিষয় বিবৃত হইতেছে।

প্রাপ্তক্ত (২ প্রকরণে) দ্বিতীয়, তৃতীয় ও চতুর্থমতে যে যে ঈশ্বরবাদের বিওরী আছে তাহাতে সর্ব্বজ্ঞমনোযুক্ত ঈশ্বর স্বীকৃত হন। মনের উপাদান ঐ প্রকাশ, ক্রিয়া ও স্থিতি এই তিনস্বভাবযুক্ত দ্রব্য অতএব ঐ ঐ মতও সাংখ্যীয় সিদ্ধান্তের অহুগত হইল।

৮। শুদ্ধ উক্ত প্রকাশ-ক্রিয়া-স্থিতিস্বভাব উপাদান দ্রব্য দিয়া যে আমি নির্ম্মিত উহাই যে আমিত্বের সব তাহাও বলা যায় না। কারণ

<sup>\*</sup> I am a monad, an active centre, an agent, the whole universe is mirrored into that centre, focussed there and my activity consists in perceiving.

<sup>\*</sup> F. W. H. Myers বলেন "Each man is at once profoundly unitary and almost infinitely composite." অর্থাৎ "প্রত্যেক মনুয় গভীর-ভাবে এক এবং দেই দক্ষে প্রায় অসংখ্য বস্তুর সমষ্টিভূত।" ইহা খুব যথার্থ অভিজ্ঞা। আমাদের এই একত্বের মূল কি? কোন অথভ্য এক বস্তুই তাহার মূল হইবে। চিক্রাপ্র সেই অথভ্য এক বস্তুই সাংখ্যের দ্রষ্টা পুরুষ। অগ্রে দ্রষ্টব্য।

প্রকাশ অর্থে বুদ্ধ হওয়া, স্থতরাং তাহা অচেতন বা দৃশ্য, এক ভাব হইছে আর এক ভাবে যাওয়া এইরূপ স্বভাব বা ক্রিয়াও অচেতন এবং উহাদের স্থিতিস্বভাবও অচেতন। শুদ্ধ অচেতন দ্রব্যের দ্বারা সচেতন আমিত নির্মিত এইরূপ চিন্তা ভায়সঙ্গত হইতে পারে না। অনুভবও হয় 'আনি জ্ঞাতা'। অতএব এই অনুভূতিকে বিশ্লেষ করিয়া গ্রায়সঙ্গত সিদ্ধান্ত করিলে বলিতে হইবে ঐ অচেতন উপাদান ছাড়া আমিত্বের এক চেতন হেতৃও আছে ( সব দ্রব্যের উপাদান ও নিমিত্ত হই রকম কারণই হয়)। আমিত্বের সচেতনতা ঐ চেতন হেতুযোগে হইবে। অতএব ঐ চেতন হেতৃকে পূর্ণ চেতন বা স্বতঃসিদ্ধ চেতন বলিতে হইবে অর্থাৎ তাহা আমিত্বের মত অন্ত চেতন যোগে চেতন বস্ত নহে। স্বতঃসিদ্ধ চেতনের নাম দ্রষ্টা বা চিৎ বা চৈত্তা। ভাষাত্মপারে লক্ষণ করিতে হইলে চৈত্তাক অচেতন দুখ্যধর্মশূল দ্রব্য অর্থাৎ নির্বিকারদ্রপ্তা বলিয়া লক্ষিত করিতে इहेरव।

শঙ্কা হইতে পারে দ্রাই। ও দৃশ্য যথন সম্পূর্ণ বিপরীত—দ্রষ্ঠা যথন নিবিকার, স্বয়ংপ্রকাশ, চিজ্রপ, দৃশুধর্মহীন; তথন তাহার যোগে বিকারী অচেতন, দুশু ত্রিগুণ কিরূপে সচেতন বা চেতনাবৎ হইবে \*। দ্রপ্তা ও দৃশু কিরূপ পদার্থ তাহা উত্তমরূপে বুঝিলে এই শঙ্কা নির্নিত হইবে এবং ইহার অবকাশ থাকিবে না। প্রথমত দেখিতে হইবে ঐ উভয় পদার্থকে দ্রপ্তা ও দৃশ্য, চেতন ( স্বয়ংপ্রকাশ ) ও অচেতন, চৈতন্ত ও জড় এই যে সং নাম দেওয়া হইয়াছে তাহার অর্থ কি ও কেন দেওয়া হইয়াছে। দ্রষ্টা=

বিজ্ঞাতা, দৃশ্য = বিজ্ঞেয়; চেতন = স্বভঃবোধ, অচেতন = বোধা; চৈতন্য = চেতা, জড় = চেত্রিতবা। অতএব এই নাম সকল পরস্পর সাপেক অর্থাৎ দ্রষ্টা বলিলেই দৃশ্য থাকিবে, স্বতঃবোধ থাকিলে পরতোবোধ্য থাকিবে, চেতা থাকিলে চেত্য়িত্ব্য থাকিবে। এইরূপ সাপেক্ষ নাম দিবার বা অভিকল্পনা করার কারণ কি ? উত্তরে বলিতে হইবে অনুভব করি বলিয়া। আমরা অনুভব করি যে 'আমি জ্ঞাতা'। আবার ইহাও অনুভব করি যে আমার সব জ্ঞাতা নহে, কতক জ্ঞেয়। 'আমি' এই বোধে যেমন জ্ঞাতৃত্ব থাকে দেইরূপ শরীরাদি জড়ভাবের অভিমানও থাকে। অতএব আমিত্ব চেতন ও অচেতনের মিশ্রণ ইহা অনুভূয়মান সত্য, তাহার শুদ্ধ 'জ্ঞাতা' অংশ চেতন দ্রন্তা, অন্ত অংশ অচেতন বা চেতরিতব্য দৃশ্য। আরও অনুভব করি ঐ ছই ভাব পৃথক্ হইলেও উহারা মিলিয়া থাকাতে আমিত্বের অচেতন অংশ চেতনবৎ হইতেছে। 'আমি শরীরবান্' ইত্যাদি ভাব ইহার উদাহরণ। এই সকল তথ্যের উদাহরণ দেখিয়াই বলি দৃখ্যের নিশ্চয়ই প্রকাশ নামক অন্ততম স্বভাব থাকিবে। প্রকাশ অর্থে বোধ। সমস্ত বোধই কোন বোদ্ধার দারা প্রকাশিত। বোধের অগ্র উদাহরণ নাই বলিয়া অগ্র বোধও নাই। কোন হাইপথেদিদ্ বা ধরিয়া লওয়া হেতু দিয়া ব্ঝাইবার জন্ম বলি না যে চেতন সম্পূর্ণ পৃথক্ অচেতনকে চেতনাবং করে ( যাহাতে অনভিজ্ঞ লোকের শঙ্কা আসে ) কিন্তু অনুভব করি বলিয়াই উহা বলি ( আমিত্বের উদাহরণে)। যেমন সরবং খাইয়া বলি ইহাতে চিনি ও জল আছে, তেমনি আমিত্বের মধ্যে অবিভাজা একত্ব ও বহুত্ব, নিবিকারত্ব ও বিকারত্ব, জ্ঞাতৃত্ব ও জ্ঞেয়ত্ব দেখিয়া বলি তাহাতে অথণ্ড্য এক, নির্বিকার, জ্ঞাতা ও বিভাজ্য, বিকারী ও জ্ঞেয় দ্রব্য আছে। আর ঐ হইদ্রব্য মিলিয়া আছে বলিয়া বলি উহারা মিলিবার দ্রব্য। মেলনও যে কিরূপ

এইরপ প্রশ্ন প্রকৃত প্রস্তাবে উদাহরণহীন। আলোক ও অন্ধকার (একমার উদাহরণ) বিপরীত পদার্থ কিন্তু সর্ব্বদাই তাহার। কোন স্থানে মিলিত। স্ত্রা বিপরীত পদার্থের মিলিত থাকাই স্বভাব। তাহা না থাকিলেই হেতু দিতে হবে থাকিলে নহে।

তাহা অন্তব করিয়া বলি—এক প্রকাশক ও অন্ত প্রকাশ, এক স্থাকাশ ও অন্ত প্রকাশ হইবার যোগ্য প্রকাশ বা এক বিজ্ঞাতা ও অন্ত বিজ্ঞান।

সংযোগজাত পদার্থমাত্রেরই কারণ থাকে। দ্রপ্তা চিৎ ও দৃশ্য ত্রিগুণ এই ত্ইটি চরম বিশ্লেষ বা ultimate psychological analysis (metaphysical essence নহে) বলিয়া কারণহীন পদার্থ। যাহাদের কারণ নাই তাহারা নিতাকাল স্ব স্থ ভাবে বর্ত্তমান বলিতে হইবে।

১। অতএব জানা গেল অনাদি বর্তুমান নির্বিকার দ্রপ্তা ও বিকারী গুণত্রররূপ দৃশ্যের যোগে আমিত্ব নির্মিত। এখন প্রশ্ন হয়—কতকাল হইতে আমিত্ব নির্মিত হইরাছে। উত্তরে বলিতে হইবে অনাদিকাল হইতে দ্রপ্তা ও দৃশ্যের যোগ ('আমি জ্ঞাতা' এরপ জ্ঞান) আছে। কারণ অযুক্ত অনাদি দ্রপ্তার ও দৃশ্যের অকস্মাৎ যুক্ত হইবার সন্তাবনা নাই। অতএব আমিত্ব নামক জ্ঞান অনাদিকাল হইতে চলিয়া আসিতেছে। \* উপাদানের বিকার স্থভাব হেতু সমস্ত জ্ঞানই বিকারী বা ভেঙ্গে ভেঙ্গে হয়। অতএব আমিত্বজ্ঞানও বিকারী অর্থাৎ 'আমি জ্ঞাতা' এইরূপ জ্ঞান 'আমি জ্ঞাতা' এইরূপ জ্ঞান 'আমি জ্ঞাতা' এইরূপ ভালা ও উঠার প্রবাহস্বরূপ। তজ্জ্য এইরূপ

অনাদি পদার্থকে প্রবাহরপে অনাদি বলা হয়। আমিত্ব অনাদি হইলে আমিত্বের কর্মাও অনাদি। অতএব সিদ্ধান্ত হইল যে কর্মা অনাদি।

আরও জানিতে হইবে মূল উপাদান প্রধানের যে ক্রিয়া-স্থভাব তাহা দ্রষ্টার দ্বারা প্রকাশিত হওয়াই কর্মের পরম মূল। স্বপ্রকাশ দ্রষ্টার স্বপ্রকাশ স্বভাব ও দৃশ্যের প্রকাশযোগ্যভা স্বভাব মিলিয়া একটি জ্ঞান নামক প্রকাশ হয়। তাহা হইবামাত্রই দৃশ্যের অম্যভম স্বভাব যে ক্রিয়া তাহা তাহাকে (জ্ঞানকে) ভাঙ্গিয়া আবরণের দিকে লইয়া যায়। সেইরূপ, ক্রিয়াস্বভাব আবরণ-স্বভাবকেও ভাঙ্গিয়া প্রকাশের দিকে লইয়া যায়। ইহাই মৌলিক কর্ম্ম। ইচ্ছাদিরা জ্ঞানেরই অনুগামী ও শুদ্দজ্ঞানের তুলনায় প্রবল ক্রিয়ার জ্ঞান মাত্র। স্বতরাং মূল জ্ঞানগত ক্রিয়া হইতে অন্থ সব কর্ম্ম হয়।

১০। এক্ষণে বিচার্য্য কি লইয়া কর্ম হয়। ক্রিয়া হইলেই তাহা কোন বিষয় লইয়া হয়। অত এব কর্ম্মেরও বিষয় চাই। ইহার উত্তর সহজবোধ্য। শব্দ, স্পর্শ, রূপ, রুদ ও গন্ধ এই পঞ্চপ্রণযুক্ত পদার্থ লইয়া যে কর্ম্ম হয় তাহা সকলেরই বোধগম্য আছে। শব্দাদি গুণক দ্রব্য লইয়া প্রোণশক্তি শরীরগঠনাদিরূপ কর্ম্ম করে; কর্মেন্দ্রিয়শক্তি শরীরকে, শরীরস্থ দ্রবাকে ও শরীরবাহ্য দ্রবাকে স্বেচ্ছাপূর্ব্বক চালিত করে; জ্ঞানেন্দ্রিয় শক্তি উহাদেরকে জানিতে থাকে, অন্তঃকরণ শক্তি উপরে থাকিয়া ঐ তিনপ্রকার শক্তিকেই নিযুক্ত করে।

পূর্ব্বে দেখান হইয়াছে বিষয় সাধারণ স্থল এবং স্ক্র্ম এই তুই প্রকার।
শব্দাদি বিষয় যে অতি স্ক্র্ম হইতে পারে তাহা দার্শনিক (ও বৈজ্ঞানিক
দৃষ্টিতেও) স্বীকার্যা হয়। অতএব সেই স্ক্র্ম বিষয় লইয়া করণ শক্তি সকল
স্ক্র্মদেহ বা খশরীর ধারণ করে, স্থল শরীর নিরপেক্ষ চালনাদি কার্য্য
করে এবং স্ক্র্ম্ম বিষয় জ্ঞাত হয়।

<sup>\*</sup> জার্মাণ দার্শনিক Schelling বলেন "There is in every man a feeling that he has been what he is from all eternity". ইহা খুবই সভ্য অভিজ্ঞা। জড়বানী Haeckel বলেন বস্তু বা substance যেমন নিত্য তেমনি বস্তু হইতে যাহা বাহা হইতে পারে তাহারাও নিত্য অর্থাৎ কার্য্য বস্তুর জাতি নিত্য (ব্যক্তি নহে)। ইহাও এ একই প্রকার বৃক্তি। আমিত্বের প্রতিক্ষণে এক ব্যক্তি যাহা হইতেছে তাহা নিতা নহে, কিন্তু তাহার প্রবাহ অনাদি। ব্যক্তি সকলের মধ্যে উপাদান কারণ পূর্বে ও পরে থাকে সেইরূপ আমিমাত্র-বোধ-রূপ (মানসভাবের) উপাদান পূর্বাপর থাকিবে। আমিরমাত্রও বিরিষ্ট হইরা গেলে তাহার উপাদান তিঞ্জণ থাকিবে।

এইরপে দেখা গেল যে কর্ম কি, কর্ম কাহার, কি লইয়া কর্ম ও কর্মের মূল কি। এক্ষণে বিচার্য্য কর্মের নির্ত্তি হয় কি না। শক্ষা হইবে যদি ক্রিয়াই আমিত্বের মূল উপাদানের স্বভাব তবে কর্মের নির্ত্তি হইবে কিরপে? উত্তরে বক্রব্য—শুদ্ধ ক্রিয়া মূল উপাদানের স্বভাব নহে। প্রকাশ ও স্থিতিও তাহার স্বভাব। প্রকাশ ও স্থিতি বা আবরণ পরম্পার বিরুদ্ধ। ক্রিয়া অর্থে এ স্থলে (দেহীর কর্ম্মে) হয় প্রকাশ নয় স্থিতিকে বাড়ান অথবা কমান। প্রকাশ ও স্থিতি যদি সমান বল হয় তবে ক্রিয়া লক্ষ্য হইবে না। স্থতরাং প্রকাশ ও স্থিতিকে তুলাবল করিতে পারিলে ক্রিয়া অলক্ষ্য হইবে। ইহার নাম গুণসাম্য। গুণসাম্য করার উপায়ের নাম যোগ (সাংখ্যতত্ত্বালোক ক্রপ্রত্তা)। অত্রেব বোগের দারা কর্মের নির্ত্তি হয়। "বিনিম্পার সমাধিস্ত মুক্তিং তত্ত্বৈব জন্মনি। প্রাপ্রেতি যোগী বোগাগ্রি-দগ্ধকর্ম্যচয়োহ্চিরাং।"

১১। কর্ম বে করণশক্তির চেষ্টা তাহা বলা হইরাছে এবং করণ সকলেরও উল্লেখ করা হইরাছে। অধুনা কর্মতত্ত্ব বুঝার জন্ম করণ সকলের বথাবশুক বিশেষ বিবরণ এবং জাতি, আয়ু ও ভোগরুপ কর্মফলের সহিত সম্বন্ধ বক্তব্য। প্রথমত প্রাণের বিষয় জ্ঞাতব্য। শরীরধারণের জন্ম প্রথম কর্ম আহারকে সমনয়ন করা বা শরীরের উপাদানর্মপে পরিণামিত করা। দিতীয় কর্ম নিরোজঃ বা প্রাণহীন মল সকলকে সর্ক্ম শরীর হইতে পৃথক্ করা। তৃতীয় কর্ম সমনয়নীকৃত জ্ববাকে (রস ও রক্তকে) ও পৃথক্কৃত মলকে চালিত করিয়া যথাস্থানে লওয়া। এই সমস্ত কর্মের জন্ম বোধের আবশুক। কারণ বোধহীন শরীরাংশ মৃত হয়, কোন কার্য্য করে না। অতএব সমনয়ন, অপনয়ন ও চালন যন্ত্র সকলের মধ্যন্ত বোধ্যন্ত্রও প্রাণধারণের চতুর্থ মূল কারণ। সেই বোধ দ্বিবিধ—এক ধাতুগত বোধ ও অন্ত বাহ্যোভ্রক

বোধ (ক্ষুধা, পিপাসা, ও খাসেচ্ছার বোধ—যাহাদের দারা আহার আদি ঘটে)। এই পঞ্চ শক্তি যথাক্রমে সমান, অপান, ব্যান, উদান ও প্রাণ। বুঝিয়া দেখিলে দেখিবে ইহা ছাড়া আর প্রাণশক্তিনাই। আধুনিক প্রাণবিত্যা এই শক্তি সকলের অনেক অবাস্তরবিশেষ ও তথ্য আবিষ্কার করিয়াছে বটে কিন্তু তাহা চিকিৎসকদের জন্তুই আবশ্যক। \* দার্শনিকদের ঐ কয়টি শক্তি সম্যক্ লক্ষণে লক্ষিত করিয়া বুঝিলে কার্যাসিদ্ধ হইবে। এই প্রাণশক্তি সকলের নিয়ত কার্যা হইতেছে। কোন প্রধান অংশের চেপ্তা রুদ্ধ বা বিকৃত হইলে সর্ম্ম শরীর মৃত হয়। অতএব প্রাণশক্তির চেপ্তা বা কর্ম্ম শরীরধারণের এক হতু। এইরূপে শরীরধারণরপ প্রাণের কর্ম্মের এক ফল জাতি বা দেহ। প্রাণক্রিয়া সহজ হইলে স্বাস্থ্যস্থ হয়, বিকৃত হইলে পীড়ারূপ তৃঃথ হয়। ইহারা ঐ কর্ম্মের ভোগ নামক ফল। সেইরূপ শরীরসাপেক্ষ ঐ কর্ম্ম যতকাল স্বসামর্থ্যান্থসারে চলিতে পারে ততকাল শরীর থাকে। ইহার নাম আযুফ্ল।

Encyclopaedia Britannica, 10th. Ed., Vol. 19, p. 9.

<sup>\*</sup> To the conception of the body as an assemblage of molecular thrills—some started by an agent outside the body, by light, heat, sound, touch or the like; others begun within the body, spontaneously as it were, without external cause, thrills which travelling to and fro, mingling with and commuting each other, either end in muscular movements or die within the body—to this conception we must add a chemical one, that of the dead food continually being changed and raised into the living substance and of the living substance continually breaking down into the waste matters of the body, by processes of oxidation and thus supplying the energy needed both for the unseen molecular thrills and the visible muscular movements. (ইয়াৰ অৰ্থ প্ৰাণ্ডৰে কাৰ্য্য) i

অপর করণ শক্তির মধ্যে কর্ম্মেন্তিরগণ স্বেচ্ছাচালন যন্ত্র। প্রাণকে অন্তর্গত করিয়া হস্তাদি শক্তি স্ব স্ব যন্ত্র গঠন করিয়া কার্য্য করে। প্রাণ বেমন উহাদের সহায় উহারাও সেইরূপ প্রাণকে সহায়তা করে। কারণ সমস্ত করণ শক্তির উপরে এক নিয়ন্তা আছে যাহার নিয়ন্ত্রণে সকলে এক্যোগে সমজ্ঞসভাবে কার্য্য করে। বাক্, পাণি আদি কর্ম্মেন্ত্রিয় শক্তিগণের কর্মে প্রাণধারণের সহায়তা হয়, দেহীদের হস্তপদাদিরূপ দেহের অঙ্গ (জাতি) হয়, উক্ত স্বাস্থাদি ছাড়া অক্ত স্কুথ তঃখ ভোগ হয় এবং প্রাণধারণকালেরও হ্রাসবৃদ্ধি হয়।

কর্ণাদি জ্ঞানেন্দ্রিরগণের কর্মেরও এরপ ফল। বহিঃস্থিত শব্দাদি ক্রিয়া ইন্দ্রিরমধ্যে আগমন করিয়া ইন্দ্রিরগণকে সক্রিয় করিলেই শব্দাদি জ্ঞান হয়। কর্ণাদি শক্তির দারা শরীরের কর্ণাদি ইন্দ্রির নির্মিত হয় বা জ্ঞাতি হয়। আর শব্দাদি জ্ঞানের দারা যে স্থু তঃখু ভোগ ও আয়ুরক্ষা হয় তাহা প্রসিদ্ধ বিষয়।

অন্তঃকরণ শক্তির ক্রিয়ার দারা মস্তিফাদি শরীরাংশ (জাতি)
নির্মিত হয়, আর প্রধান যে মানস স্থপ ও তঃথ (ভোগ) তাহা
সজ্বটিত হয় এবং আয়ুফালও নিয়মিত হয়। এইরূপে দৃষ্ট কর্ম্মের দারা
জাতি, আয়ু ও ভোগ যে নিপার হয় তাহা প্রত্যক্ষত দেখা যায়।

১২। কর্মতত্ত্বের প্রধান বিষয়—পূর্বের আচরিত কোন কর্মের ছারা কিরূপে পরে এই তিন প্রকার ফল হয়। সংস্কারের ছারাই উহা হয়। শরীরেজিয়ের যে কোন কর্মাই হউক না কেন তাহার স্ফুট বা অফুট অফুভব হয়। অফুভব হইলে তাহার একরূপ ছাপ করণ-শক্তিতে ধরা থাকে। তাহাই সংস্কার। কোন জ্ঞান হইলে পরে তাহার অরণ হয় দেখা যার। সংস্কারের জ্ঞানই স্মরণ জ্ঞান। তেমনি কোন চেষ্টা করিলে (চেষ্টা সব বোধমূলক) সেই চেষ্টা পরে সহক্ষেই

করা যায় বা স্বতঃই হইয়া যায়। ইহাও সংস্কার হইতে হয়। কারণ শক্তি না থাকিলে চেপ্তা হইবে কিরপে? অতএব স্মরণ জ্ঞানের বিষয় ও চেপ্তার শক্তিরপ অবস্থাই সংস্কার। অনুভব ঘটিলে অন্তঃকরণে যে পুনঃ সেই অনুভব হইবার স্থপথ হয় তাদৃশ বিশেষত্বের নামই সংস্কার (ছাপ কথাটা বাহ্য দ্রবোর উপমায় বলা হয়। অন্তঃকরণ কালব্যাপী দ্রবা তাহার ছাপ যে বাহ্য দ্রবোর ছাপের মত নহে তাহা মনে রাখিতে হইবে)। অনুভব যত প্রবল (তীব্রতায় বা পুনঃ পুনঃ ঘটাতে) হইবে সংস্কারও তত প্রবল হইবে। ইহাও দৃষ্ট বিষয়। উপযুক্ত কারণে সংস্কারের স্মৃতি উঠিলেই সংস্কার অভিবাক্ত হয়। অভিবাক্ত হইলেই শরীরেক্রিয়মনে ক্রিয়া হয়। সেই ক্রিয়া হইলেই শারীর ও মানস স্থণ-ছংথাদি ঘটবে (কিরপ কর্ম্মসংস্কারে কিরপ ফল হয় তাহা গ্রন্থমধ্যে সবিশেষ বিবৃত হইবে)। এইরপেই পূর্ব্ব কর্মা হইতে পরে ফল হয়। এই ভবিয়্য কর্ম্মফলের কার্যাকারণঘটিত নিয়ম সকল বিবৃত করাই কর্ম্মভত্তেরের বিষয়।

সাংখ্যমতে চিত্ত প্রতায় ও সংস্কার এই দ্বিবিধ ধর্মযুক্ত দ্রব্য। প্রত্যায় ধর্ম—জ্ঞান ও চেষ্টা যাহা পরিদৃষ্ট বা জ্ঞাতভাবে হয়। সংস্কার—যাহা অজ্ঞাত বা অপরিদৃষ্ট ভাবে থাকে, কিন্তু তাহার অফুট জ্ঞান থাকে। ক্রোধকালে ক্রোধ একটা প্রতায়, কিন্তু তথন রাগভয়াদির সংস্কার বা সংস্কাররূপে স্থিত রাগভয়াদি যে নাই ইহা কেহ মনে করে না। স্ক্তরাং তাহাদের অফুট জ্ঞান থাকে। প্রতায়ই যথন সংস্কাররূপে পরিণত হয় তথন সংস্কার অফুট প্রতায়। সেইরূপ সংস্কার ফুট হইলে স্মৃতিরূপ প্রতায় হয়। আধুনিক psycho-analystরা এ বিষয় অনেকটা ব্রিয়াছেন। তাঁহারা বলেন আমাদের ego (অহং) ও super ego (জন্তর অহং) আছে। আর আমাদের মনের এক অংশ conscious

বা জ্ঞাত, এক অংশ preconscious বা সহজে জ্ঞাত হয়, এরূপ, আরু এক অংশ unconscious বা অজ্ঞাত। ইহার প্রথমটী প্রভার ও অপর তুইটী সংস্কার। Freud এই বিছার আধুনিক আবিষ্ণত্তা। তাঁহার মতে "First there is ordinary consciousness, comprising all the thoughts we are aware of at a given moment. Then there is what is called preconscious \* \* \* . All preconscious thoughts can become conscious, either through an effort of will in recollection or through their being stimulated by an associated idea. \* \* Finally there is the true unconscious, consisting of thoughts which are quite incapable of becoming conscious unless a special manipulative activity is brought about by an analytic procedure." অর্থাৎ "প্রথমত আমাদের সাধারণ বিজ্ঞান-যাহা কোন এক কণে জ্ঞায়মান সমস্ত জ্ঞাত ভাবের সমষ্টি। দ্বিতীয়ত উপদর্জন বা গৌণ বিজ্ঞান। এইরূপ চিন্তা দকল যথাযোগ্য নিমিত্ত পাইলে উব্ র হয়। স্মরণ চেষ্টার দারা বা উপলক্ষণের দারাই উদ্রিক্ত হইয়া ইহারা উঠে। তৃতীয়ত—প্রকৃত অজ্ঞাত চিত্তাংশ। যে সকল চিন্তা বিশেষ উদ্বোধক প্রচেষ্টা ব্যতীত উঠে না তাহারাই এই চিন্তাংশ।"

পাঠক ব্ঝিবেন বে প্রথমটি সাংখোর প্রতায় এবং বিতীয় ও তৃতীরটি সংস্কার। প্রবল (নৃতন অথবা প্রবল অনুভূতিজ্ঞাত) সংস্কার বিতীয় ও অপ্রবল সংস্কার তৃতীয়। দার্শনিক সিদ্ধান্তে মন বথন অনাদি তথন এই unconscious চিত্তাংশ বা সংস্কার "infinitely composite" বা অসংখ্য সংস্কারের সমষ্টি। অনেক প্রকার অসাধারণ চিত্তাবস্থায়, যথা— হিষ্টিরিয়া, automatic writing, multiple personality বা

বহুব্যক্তিত্ব ( যাহা 'ভর' করিলে হয় ) প্রভৃতি এই সব সংস্কারের কতক লইয়া এক আত্মভাব গঠন করিয়া কার্যা করে। এরূপ অবস্থায় কোন অলৌকিক জ্ঞানাদি হইলে তাহা দিব্য জ্ঞানাদি শক্তির সংস্কার হইতে হয়।

- ১৩। যদি ইহজীবনই একমাত্র জীবন হইত তবে কর্মতত্ত্বের বিশেষ আবশুক হইত না (একেবারেই যে হইত না তাহা নহে)। কিন্তু ইহজীবনই যে একমাত্র জীবন ইহা দার্শনিক যুক্তির নিকট বিন্দুমাত্রও স্থানলাভ করিতে পারে না। নিতান্ত মৃঢ়ধী ব্যক্তিরাই অন্ত জীবন নাই এরূপ অকল্পনায় বিষয়ের আবিল কল্পনা মাত্র করিয়া থাকে। এই বিষয় অন্তত্র (সরল সাংখ্যযোগে) বিশেষ ভাবে আলোচিত হইয়াছে; এখানে সংক্ষেপে বলা যাইতেছে। জন্মান্তর (যাহাকে পাশ্চাত্যেরা metempsychosis বা transmigration of souls বলেন) কোনরূপ mythও নহে বা অন্ধবিশ্বাসও নহে। উহা স্থাচ্চ দার্শনিক যুক্তির ভিত্তিতে স্থাপিত তথ্যমাত্র। \* 'আত্মা' সম্বন্ধে ইহা ছাড়া যে সব মত আছে, তাহা যে অন্ধবিশ্বাসমূলক তাহা পূর্বের দেখান হইয়াছে। জন্মান্তর বিষয়ে এইগুলি প্রধান যুক্তিঃ—
- ( > ) যাহা আছে তাহা বরাবর কোন না কোন অবস্থায় আছে।
  'আমি আছি' বালিয়া সকলের অবাধিত বোধ হয়; অতএব আমি
  বরাবরই কোন এক ভাবে আছি। জড়বাদীরা বলিবেন উহা সত্য বটে
  কিন্তু 'আমি' ম্যাটারের বা ভূতের অথবা বিশ্ববস্তর দারা নির্মিত;
  অতএব 'আমি' ম্যাটাররূপে বা বিশ্ববস্তরূপে ছিলাম ও পরে সেইরূপে

<sup>\*</sup> এ বিষয়ে Hume ব্লেন "metempsychosis" বা জনান্তরবাদ "is theonly antimaterialistic system which philosophy could harken to". Huxley ব্লেন "There is nothing in the analogy of nature against it and very much to support it". Schopenhauer ও এই রূপ ব্লেন।

40

থাকিব। আমি যে মাটোরের হারা নির্মিত তাহার কোনও প্রমাণ আছে? জড়বাদীরা তাহার কোন প্রমাণ দিতে পারেন না, কেবল উহা dogmaর্রূপে লইরা অন্ধবিশ্বাস করেন। বস্তুত মাটোর যে কি তাহাই যথন অজ্ঞের তথন মাটারের হারা আত্মতাব সমস্ত নির্মিত এই মত নিতান্ত তার্যহিত।

(২) প্রাচীনকালের লোকায়তরা বলিতেন জড়ের গুণ চৈত্যু, এখনকার জড়বাদীরাও (monist প্রভৃতিরা) বলেন universal substance বা বিশ্ববস্তব এক গুণ sensation বা বোধ। বোধ মানে কি ? সকলকেই বলিতে হইবে শব্দপর্শাদির বা স্থগতঃখাদির অনুভবই বোধ। বাহুবোধ কোন উদ্ৰেক পাইলেই হয়। উদ্ৰেক (শকাদি ক্রিয়া) স্তোকে স্তোকে হয়: স্থতরাং বোধও থও থও রূপে হয়। বোধের স্বরূপ কি ?—'আমি সুথী' 'আমি তুংথী' 'আমি এই শক্ত জানিলাম' ইত্যাদি এক একটি অনুভব। এই সব অনুভবের 'আমি' নামক এক কেন্দ্র থাকে। তাহাও আমরা অনুভব করিয়া জানি। ঐ কেন্দ্র বা প্রতিসংবেদী বা প্রতিফলক (reflector) হইতে সমস্ত প্রাণীর প্রতিফলিত ক্রিয়া (reflex action) সংঘটিত হয়। যেমন মানুষের পিঠে লাঠি পড়িলে মাতুষ কাঁদে, পলায়; কুকুরাদি ইতর প্রাণীর পিঠেও লাঠি পড়িলে তাহার। মানুষের মত আচরণ করে। স্থাবর প্রাণী উদ্ভিদেরও ঐ প্রতিফলিত ক্রিয়া হয়। স্থালানের দিকে লতার গমন (প্রথমে আলানের বোধ, পরে গমনরূপ প্রতিফুলিত ক্রিয়া) উহার উদাহরণ। \* कल প্রাচীন ভারতীয় দার্শনিকেরা এবং আধুনিক

বৈজ্ঞানিকেরা সকলেই বলেন যে মানুষ হইতে উদ্ভিদ্ পর্যান্ত সমন্ত প্রাণীর প্রাণধারণ প্রক্রিয়ার মৌলিক পার্থক্য নাই (পাশ্চাতাদের মত ৪র্থ পরিশিষ্টে দ্রন্থব্য)। প্রাণধারণের জন্ম বোধ আবশুক; অতএব সর্ববিধ প্রাণীর বোধ আছে।

'আমার বোধ আছে' ও 'তাহা কিরূপ' তাহা আমি নিজেই অনুভব করিয়া জানি। অন্ত ব্যক্তির যে বোধ আছে তাহা আমি অনুমানের দারা জানি। অনুমান করি সাদৃশ্য দেখিয়া। ইহাতে সমস্ত মনুষ্য-জাতির যে আমার মত আমিদ্ববোধ আছে তাহা জানি। প্রকৃত দার্শনিকেরা সর্বপ্রাণীর মৌলিক সাদৃগু দেখিয়া সর্বপ্রাণীরই আমিত্ববোধ স্বীকার করেন। বস্তুত ইহা ছাড়া আর গতান্তর নাই। পাশ্চাতাদের অনেকের পক্ষে ইহা ( ইতর প্রাণীদের আমিত্ব স্বীকার ) এক তুরুতার্যা বিষয়। যদিচ নিরপেক্ষ কেহ কেহ ইহা স্বীকার করেন ( যুক্তিযক্ত বলিয়া )। কিন্তু উত্তমরূপে বিচার করিলে ভারতীয় মত ছাড়া যে গতান্তর নাই তাহা স্পষ্ট হইবে। পূৰ্ব্বেই বলা হইয়াছে জ্ঞান হইলেই যে ভাব হয় তাহা ভাষায় 'আমি জান্ছি' এইরূপ বাক্যের দারা ভাষাবিৎ মনুষ্যেরা প্রকাশ করে। উহা ছাড়া অন্তরূপ বোধ যে আছে তাহা কেহ কল্পনাও করিতে পারে না, স্থতরাং তাহা নাই (যদি বল আছে, তবে দেখাও তাহা কিরূপ, যদি বল কোনরূপে থাকিতে পারে তবে দেখাও তোমার বোধ ছাড়া কিরূপ বোধ হইতে পারে)। 'দোণার পাথর বাটা'র স্থায় উহা অলীক অকল্পনীয় বিষয়; স্থতরাং দার্শনিক বিচারে উত্থাপাই নহে।

তোমার হঃথ ঘটিলে 'আমি হঃথী' বোধ হয়, আর এক কুকুরের হঃথ ঘটিলে ভাহার উহা হয় না এরপ বলার কিছুই হেতু নাই। যদি বল কুকুরে ভাষা জানে না তাই উহার ওরপ জ্ঞান না হইতে পারে। তাহাতে বক্তব্য শিশু ও এড়মূকগণও (কালা ও বোবারাও) ভাষা

<sup>\*</sup> অধ্যাপক জগদীশচন্দ্র বহু ইহা বৈজ্ঞানিক প্রক্রিয়ার দারা দেখাইতেছেন।
ক্রিয়া ও প্রতিকলিতক্রিয়া বা reflex action এবং বোধ ও প্রতিবোধ এই হুই ভাব
সমস্ত জৈব কার্য্যের তুল্য লক্ষণ।

জানে না; তাহাদের তৃঃখবাধ কি তোমা অপেক্ষা অন্তর্মপ ? 'আমি জানি' এই বাক্যের যাহা অর্থ বুঝ তাহা ছাড়া অন্তর্মপ যে বোধ হইতে পারে ইহা অন্তত কল্পনাও যদি করিতে পার তবে বলিতে পার যে উহা ছাড়া অন্তর্মপ বোধ হইতে পারে। নচেৎ 'সদীম অনস্ত থাকিতে পারে' এইরূপ কথার ন্থায় 'অন্তর্মপ বোধ আছে' এই কথা অলীক।

অবশু ভাষাবিং ব্যক্তির কোন বোধের সহিত ভাষারূপাতি বিজ্ঞান (conceptual thought) সম্প্রযুক্ত থাকে, কিন্তু মূল বোধ সর্ব্বপ্রাণীরই এক ইহা চিন্তাকরা ও স্বীকার করা ব্যতীত গতান্তর নাই।

(৩) অতএব, 'জড়ে চৈত্র আছে' বা 'বিশ্ববস্তর (substance এর )
মধ্যে sensation বা বোধধর্ম আছে' এইরূপ কথা বলিলেই বলিতে
হইবে সেই চৈত্র বা বোধ 'আমি জান্ছি' এইরূপ বোধ। \* 'আমি
জান্ছি' এই জানা সংহত্যকারী বা অনেক যন্ত্রের মিলিত ক্রিয়া। শরীর
মন আদিরা যে বহু অঙ্গের মিলিত এক যন্ত্র বা organ তাহা সর্ব্রমতেই
প্রসিদ্ধ আছে। অতএব বোধ বা sensation বলিলেই বলিতে হইবে উহা
সংহত্যকারী এক বন্তের কার্য্য বা organised being এর কার্য্য। অতএব
বোধ বিশ্ববস্তর ধর্ম' (অর্থাৎ জড়বাদীদের universal substance এর
এক ধর্ম sensation) এইরূপ কথা বলিলে প্রকৃত্রপক্ষে বলা হইবে—
বিশ্ববস্ত্র সংহত্যকারী বোদ্ধা-ব্যক্তিদের (যাহারা 'জানে' এরূপের)
সমষ্টি মাত্র। অতএব। জড়বাদীরা যে বলেন 'আমি পূর্ব্বে ম্যাটার
ছিলাম পরে ম্যাটার হইরা থাকিব' একথা বোধ্য হইতে হইলে ইহার অর্থ

কি হইবে ? মাটার যাহাদের মতে অজ্ঞের তাহাদের মতে ঐ কথার অর্থ হইবে 'আমি অজ্ঞের ছিলাম ও পরে অজ্ঞের থাকিব'। ইহা বিচারের পূর্বেরই শঙ্কা, সিদ্ধান্ত নহে। আর বিশ্ববস্তবাদী—যাহাদের মতে বিশ্ববস্তর ধর্ম মাটার, ক্রিয়া ও বোধ—তাহাদেরকে বলিতে হইবে "আমি পূর্বের বিশ্ববস্ত ছিলাম পরেও বিশ্ববস্ততে মিশিয়া যাইব।" কিন্তু বিশ্ববস্তর এক ধর্ম বোধ এবং বোধ মানে 'আমি জান্ছি' এইরূপ 'জ্ঞানের ব্যক্তিত্ব'। স্কেরাং তন্মতে অগত্যা বলিতে হইবে 'আমি পূর্বের বিশ্ববস্তর অংশভূত এক বোদ্ধা ব্যক্তি ছিলাম পরেও এক বোদ্ধা ব্যক্তি হইব' অর্থাৎ আমি নামক বোধব্যক্তি (organised being একক্ষণে আমিছের সহিত যে বোধ থাকে), যাহা সর্বপ্রাণীতেই বোদ্ধার্মণে লভ্যা, তাহা অনাদিকাল হইতে আছে ও থাকিবে। এই জন্তই ভারতীয় দার্শনিকেরা জীবকে অনাদি বলেন।

- (৪) নদীর বালি যেমন ঘর্ষণাদি কারণে প্রত্যেকে বিভিন্ন আকারবিশিষ্ট হয়, ও তাহাদের আকার প্রতি মুহুর্ত্তে ঐ ঐ কারণে বদলাইয়া
  যাইতেছে, সেইরূপ ঐ বোধব্যক্তিদের বা দেহীদের আকার প্রকার প্রতি
  মুহুর্ত্তেই কর্মরূপ কারণে পরিবর্ত্তিত হইয়া যাইতেছে ও প্রত্যেকে
  বিভিন্ন। বোধব্যক্তিসকল দেহরূপ যন্ত্রের দ্বারা বোধচেষ্টাদি করে দেখা
  যায় কিন্তু দেহযন্ত্র কিয়ৎকালমাত্র-স্থায়ী, স্কৃতরাং অনাদি বিদ্যমান দেহী
  অসংখ্য দেহ ধারণ করিবে।
- (৫) দেহধারণের প্রক্রিয়া দেখিলেও ইহা স্পষ্টই নিশ্চিত হয় যে দেহের নির্মাণ, বর্দ্ধন ও পোষণ এক উপরিস্থিত শক্তির দারা নিষ্পান হয়। প্রাণী ক্ষুদ্র দেহবীজ লইয়া নিজের দেহ প্রথমে গঠন করে পরে বর্দ্ধন করে এবং দঙ্গে সঙ্গে পোষণ করিতে থাকে। \* (১ম পরিশিষ্ট দ্রন্থবা)।

<sup>\*</sup> Sensation গ্রহণ; গ্রাফ্ নহে। জড়বাদীরা sensation বা বোধকে শব্দাদি ধর্মের স্থার বে গ্রাফ্রধর্ম ননে করেন তাহা নিতান্ত ভ্রান্তি। গ্রহণ শক্তির ও গ্রাফ্রমূলের সংবোগে যে জ্ঞান হয় তাহাই শব্দাদি ও কঠিন, তরল, ব্যাপী আদি গ্রাফ্র্ডান। বোধ ব্রিতে হইলে 'আমি জান্ছি' এইরূপ বাক্যের ছারাই বোধ্য।

<sup>\*</sup> Sir Oliver Lodge এ বিষয়ে স্থানর কথা বলেন। তিনি বলেনঃ—"There

পাশ্চাতাদের স্থা প্রাণবিদ্যা পর্যালোচনা করিলে এক উপরিস্থিত শক্তির উদ্রেকে যে শরীর নির্মিত হইতেছে তাহা অবশাস্বীকার্যা হয়। একজন প্রসিদ্ধ শরীরতত্ত্ববিৎ শরীর নির্মাণ বিষয়ে বলেন "On physiological grounds it is reasonable to postulate that some force acts from above." অর্থাৎ "শরীর নির্মাণ বিষয়ে শরীরের ক্রিয়াতত্ত্ব অনুসারে দেখিলে বলিতে হইবে যে কোন এক শক্তি উপর হইতে ক্রিয়া করিয়া শরীর নির্মাণ করে। 'Life is directive force upon matter' অর্থাৎ "প্রাণ ম্যাটারের উপর নিয়ন্ত্রণ শক্তি"— জড়বাদীদের এই কথা বুঝিতে হইলেও স্বীকার করিতে হইবে যে দেহধারণের পূর্ব্বে এক নিয়ন্ত্রণশক্তি থাকে, যাহার নিয়ন্ত্রণে দেহ নির্মিত হয়। ১ম পরিশিষ্ট ৫ প্রকরণে "In spite of the fact" ইত্যাদি উদ্ধৃত বচন দ্রপ্রয়।

বস্তুতপক্ষে প্রাণবিতা (১ম পরিশিষ্ট দ্রন্থর) অনুসারে দেখিলে দেখা যায় দেহের সর্বপ্রথম অবস্থা একটি ক্ষুদ্র কোষ (impregnated ovum) তাহা স্বগত শক্তির দারা তুই হয়, তুইটী পুনঃ তুই ভাগ হইয়া চারিটি হয়, এইরূপে কোষ সকল বিভক্ত হইয়া সংখ্যায় বর্দ্ধিত হয়। বর্দ্ধিত কোষসকল বেরূপ শরীর হইবে তদনুসারে মূল হইতেই এক উপরিস্থ শক্তির দারা সজ্জিত হইতে থাকে। প্রাণীর শরীর হইবে এরূপ কোষও আছে এবং স্বয়ং-প্রাণী স্বাধীন কোষসকলও আছে। স্বয়ং-প্রাণী

was an individual organising power which put the matter together and here was our machine made of matter, a beautiful
machine wonderfully designed and constructed unconsciously by
us; but that was not the individual, the soul of the thing any
more than the canvas and pigments are the soul of the picture."
ইহা ভারতীয় মতের অবিকল অনুরূপ মত।

কোষদকলও বিভক্ত হইয়া বৰ্দ্ধিত হয়, কিন্তু তাহারা ওরূপ সজ্জীভূত হয় না। বহুকে একষল্রে যন্ত্রিত করার জন্ম উপরিস্থ এক নিয়ামক শক্তি চাই। সেই শক্তি কিরূপ তাহা তাহার কার্যা দেখিয়াই বুঝা যায়। অর্থাৎ যেরূপ হস্তপদাদি ইন্দ্রিয়, যেরূপ মস্তিয়, যেরূপ হৃদয় ফুস্ফুস্ আদি যন্ত্রগণ নির্মিত হয়, সেই শক্তি তাহার অনুরূপ। সেই শক্তিতে ঐ সব যন্ত্রনির্মাণের শক্তি সমাজতভাবে অনভিব্যক্ত অবস্থায় আছে, ক্রমশঃ তাহা যন্ত্রচালকরপে যন্ত্র নির্ম্মাণ করত অভিবাক্ত হয়। এক বটকণিকা হইতে এক বৃহৎ বটগাছ হইল। কাহাকে না বলিতে হইবে যে সেই বটকণিকায় পূর্ণ বটবুক্ষজননের শক্তি অনভিবাক্ত ভাবে নিহিত ছিল। তেমনি প্রত্যেক ব্যক্তির প্রকৃতি ঐ শক্তিতে নিহিত থাকে; তদকুসারে তাহার মন্তিকাদি হয় ও সেই মন্তিকাদি লইয়া ঐ শক্তি নিজের অনুরূপ কার্যা করে। দেহধারণের হেতৃম্বরূপ এই পূর্ব্ববর্তী শক্তির ম্বরূপ কি হইতে পারে ? শক্তি ক্রিয়ার পূর্ববাবস্থা বা যাহা হইতে ক্রিয়া হয় তাহাই শক্তি অতএব ঐ শক্তি মানস ক্রিয়ার শক্তি ও জ্ঞানেন্দ্রিয়াদিরই ক্রিয়াশক্তি। স্থতরাং উহাই জীব বা দেহী। এইরূপে দেহধারণ বিষয়ে বিচার প্রয়োগ করিলে তাহার হেতুভূত পূর্বস্থিত এরূপ দেহী সিদ্ধ হয় যাহাতে তরিমিত দেহের আকার প্রকার জ্ঞান চেষ্টা আদি সমস্তের বীজ বা সংস্থার নিহিত থাকে। সুক্রত বলেন 'ক্ষেত্রজ্ঞাঃ শাশ্বতাশ্চেতনাবস্তো লোহিত রেত্রে।ঃ স্নিপাতেঘভিজায়তে' অর্থাৎ শাখত চেত্নাবান্ বোদ্ধা প্রাণীরা পিতৃমাতৃ-বীজের সন্নিপাতে বা মিলনে অভিজাত হয়।

১৪। এই জনান্তরবাদ ভারতবর্ষের সর্ব্বসম্প্রদায় গ্রহণ করেন।
প্রাচীন মিশর ও গ্রীদেও ইহা গৃহীত হইয়াছিল। এমন কি খৃষ্টীয় প্রথম
দ্বিতীয় শতাব্দে খৃষ্টানেরাও অনেকে এই মতাবলম্বী ছিলেন। NeoPlatonistরাও ইহা মানিতেন। কিন্তু ভারতেই ইহা স্মাক্ দার্শনিক

ভিত্তিতে স্থাপিত হয় এবং সর্বা সম্প্রদায়ের ধর্মাচরণের ইহা মজ্জা-স্বরূপে স্থাতিষ্ঠিত হয়। জনান্তরবাদের দার্শনিক তত্ত্ব বিষয়ে অজ্ঞ কেহ কেহ মনে করেন ইহাতে ছইটি সাংঘাতিক আপত্তি (fatal objections) আছে। \* তাহা যথা:—(১) স্থৃতির উপরেই আমিত্বের বা ব্যক্তিত্বের একত্ব নির্ভর করে; কিন্তু যথন আমরা পূর্বজন্ম স্মরণ করিতে পারি নাতখন 'সেই আমিই যে এই আমি' তাহা কি করিয়া বলি।

(২) Soul নামক 'আআ' যাহাই হউক না কেন তাহার ধর্মদকল শারীর ধর্মের দারাই বিশেষণীয়। একটা কুকুরের 'সোল' যদি একটা মানুষ শরীরে আদে (এরূপ অসম্ভবকে সম্ভব কল্পনাও যদি কর) তবে ঐ 'সোল' এত পরিবর্ত্তিত হইবে যে তাহা আর কুকুরের 'সোল'ই থাকিবে না।

বাহার। পূর্বনিধিত বিষয় সমাক্ আলোচনা করিয়া ব্ঝিয়াছেন তাঁহাদের নিকট এই আপত্তি নিঃসার বোধ হইবে। প্রথমত soul নামক আত্মা এবং ভারতীয় দর্শনের 'সংসরণশীল জীব' অত্যন্ত পৃথক্ পদার্থ। 'জীব' একটা metaphysical essence নহে; কিন্তু psychological and physiological entity অর্থাৎ অন্তঃকরণ, জ্ঞানেন্দ্রিয় ও

প্রাণ নামক শক্তিযুক্ত 'আমি'। বিশ্বতির কারণ থাকিলে বিশ্বতি হয়। যথন দেখা যায় শৈশবের কথা বিস্মৃত হওয়া যায় বা প্রবল রোগবিশেষে লোকের পূর্বকথার বিশ্বতি ঘটে তথন এক নূতন শরীর ধারণে যে বিশ্বৃতি ঘটবে ইহা খুবই ভারসঙ্গত। তথাপি কোন কোন লোকের পূর্বজন্মের স্থৃতি যে প্রকাশিত হয় তাহা সর্বদেশের লোকের মধোই খাতি আছে। আমাদেরও অনেক ঐরপ স্মৃতির বিষয় গোচরে আদিয়াছে। তয় পরিশিষ্টে ( ১০ প্রঃ ) Lodgeএর উক্তি দ্রপ্টবা। বোগজনিত বিস্মৃতি হয় বলিয়া বা শৈশবের কার্য্যের স্মৃতি থাকে না বলিয়া কি বলিতে হইবে যে তথন এক soul ছিল আর পরে অন্ত এক soul হইয়াছে ? কোন কোন লোকের এরূপ আত্মবিশ্বতি ঘটে যে তাহারা নিজের নামধাম ভুলিয়া যায় ও নিজের নাম অতা মনে করে এবং ঘর বাড়ী ছাড়িয়া সেই নামেই জীবন যাপন করে (পরে হয়ত হঠাৎ পূর্ব-কথা স্মরণ হয় )। এরপ মস্তিক্ষবিকৃতি মধ্যে মধ্যে কাহারও কাহারও ঘটিয়া থাকে তাহা চিকিৎসা-জগতে প্রসিদ্ধ আছে। তাহাতে বলিতে হইবে কি যে এরপ ব্যক্তির soul বদলাইয়া যায়। এ সব কেত্রে বিশেষ স্থৃতি না থাকিয়া সামাত্য স্থৃতি থাকে কেবল বদলায় বিশেষ কোন কোন জ্ঞান। তাহার সশক্তি আমিত্বশ্বৃতি ঠিক থাকে কিন্তু আমিত্বের নাম আদির বিশ্বতি ঘটে অতএব বিশ্বতি ঘটিলেই যে soul পৃথক্ হইবে এরূপ সিদ্ধান্ত নাযা নহে। \*

<sup>\* &</sup>quot;There are two fatal objections to it. The first is that personal identity depends on memory, and we do not remember our previous incarnations. The second is that the soul, whatever it may be, is influenced throughout all its qualities by the qualities of the body: modern psychology discredits the idea that the soul is a metaphysical essence which can pass indifferently from one body to another. If (to suppose the impossible) the soul of a dog were to pass into a man's body, it would be so changed as to be no longer the same soul; and so, in a less degree, of change from one human body to another."

<sup>-</sup>Encyclopaedia Britannica, 11th Ed., Vol. 18, p. 260.

<sup>\*</sup> এ বিষয়ে মেরী রেনোল্ডদের বিষয় উপাত্ত হইতে পারে। Prof. W. James কৃত Principles of Psychology, Vol. 1, pp. 381-84 সবিশেষ দ্রস্তব্য। আমেরিকার পেন্সিল্ভানিয়ায় ঐ মেরী এক স্থুলবৃদ্ধি বিমর্বধাতুর স্ত্রীলোক ছিল। এক রাত্রে দে গভীর নিদ্রায় আচ্ছন্ন হইয়া ১৮।২০ ঘন্টা পরে উঠে। তথন দে বা তাহার মন ঠিক নৃত্ন ভূমিষ্ঠ শিশুর মত হয়। দে পূর্বের কিছুই জানিতে বা স্মরণ করিতে পারিত না

আর পাশ্চাতোরা soul মানে যাহা বুঝেন, ভাহাতে কুকুরের 'সোল ও মানুষের 'দোল' পৃথক্ বস্তু হইতে পারে, কিন্তু ভারতীয় দর্শনে জীব মানে যে পদার্থ তাহার শক্তির বিকাশভেদ আছে বটে কিন্তু মৌলিক ভেদ নাই। কুকুর নামক দেহীও অন্তঃকরণ, জ্ঞানে ক্রিয়, কর্মে ক্রিয় ও প্রাণ এই সব শক্তিমান্ সত্ত্ব, মানুষও তাহাই। কেবল ঐ ঐ শক্তি সকলের বিকাশের তারতমা মাত্রই ভেদ। কুকুরের দর্শনশক্তি ও মানুষের দর্শনশক্তির আকারাদিগত ভেদমাত আছে, মৌলিক ভেদ নাই। জীবত্বের লক্ষণ জ্ঞান, চেষ্টা ও ধৃতি এই তিন শক্তিমান্ সন্থ। মানুষ হটতে উদ্ভিদ্ পর্যান্ত সবেই ঐ কার্য্য দেখা যায়। ভেদ আকারের ও কেবল কয়েকটা কথা, বাহার মানে বুঝিত না, উচ্চারণ করিতে পারিত। তাহাকে পুনশ্চ ভাষা শিখাইতে হইল। লেখা-পড়াও সে শীঘ্র ৩।৪ সপ্তাহে শিথিয়া লইল। এ অবস্থায় দে খুব সানন, নির্ভন্ন, রহস্ত প্রিয় ( অর্থাৎ পূর্ব্ব হইতে সম্পূর্ণ বিভিন্ন প্রকৃতির ) হইল। সমস্ত দিন অমপৃঠে বনে বনে ঘুরিত, ভালুককে 'কাল শ্কর' বলিত, কিছুকেই ভর করিত না। এইরপে পাঁচ সপ্তাহ চলিয়া ফের একদিন দে গভীর নিদ্রাভিভূত হওত পুর্বেকার অবস্থা প্রাপ্ত হইল। তখন তাহার ঐ সানন্দভাব আদি সব অন্তর্হিত হইল এবং দে ঐ বিতীয় অবস্থার সমস্ত জ্ঞান হারাইল। কয়েক সপ্তাহ পরে দে পুনরায় ঐরূপ নিদ্রার পর দ্বিতীয় অবস্থা প্রাপ্ত হইল। প্রথম বা আত্ম অবস্থার সব কথা ভুলিয়া দ্বিতীয় অবস্থায় বাহা শিথিয়াছিল তাহা সব স্মরণ হইল। এইরূপ কয়েকবার হইয়া দে এই দ্বিতীয় অবস্থাতেই শেষে পাকা হইয়া দাঁড়াইল।

এখন এ বিবরে কি বলিতে হবে? বলিতে হবে কি মেরীর 'সোল' বদলাইয়া গেল? প্রকৃত প্রস্তাবে তাহার আমিওজ্ঞান, ইন্দ্রির প্রভৃতি সব একই ছিল। তাহাই কর্ম্মবাদীদের দেহী। জন্মান্তরে তাহা একই থাকে। মেরীর যাহা ও যেরূপ ভাব বদ্লাইয়াছিল কর্ম্মবাদে তাহাই বদ্লার। কতকগুলি ব্যক্ত সংস্কার লইয়া মেরীর প্রথম জীবন। কারণবিশেবে তাহা প্রভিত্ত হইয়া তন্মধান্ত অন্ত কতকগুলি সংস্কার লইয়া তাহার আত্মভাব দিতীর প্রবন্ধার কার্য্য করিতে লাগিল। ইহাই কর্ম্মবাদের কার্য্যকারণঘটিত ব্যাপ্যা।

ভারতম্যের। যেমন একই ধাতৃ দ্রাবিত করিয়া নানাবিধ ছাঁচে ঢালিলে নানা আকারের ও নানা ওজনের হয়, কিন্তু সেই ধাতু একই থাকে, এ ক্ষেত্রেও ঠিক সেইরূপ। কুকুরের দর্শনশক্তিও মানুষের চক্ষুর ছাঁচে (বাসনায়) প্রবেশ করিলে মানুষচক্ষু হইবে (গ্রন্থমধ্যে সবিশেষ দ্রষ্টব্য)। ছাঁচের বারা যেমন ধাতুর পরিবর্ত্তন হয় না শরীরের দ্বারাও সেইরূপ জীবত্বের পরিবর্ত্তন হয় না। অতএব উক্ত আপত্তিকারীর যুক্তি নিঃসার এবং প্রকৃত বিষয়ের অজ্ঞতা হইতে সম্ভূত।

১৫। পাশ্চাত্যদের মধ্যে অনেকে অধুনা জনান্তরবাদ গ্রহণ করিয়াছেন। তাঁহারা পশু হইতে মনুযারূপে অভিযাক্ত হওয়া (evolution) ব্রেন, কিন্তু মনুযোর পশু হওয়া (involution) বুঝিতে অনিচ্ছু। তাঁহাদের দোষও নাই। কারণ এই বিষয়ের উত্তম প্রকরণ গ্রন্থ ( যাহাতে উহার তত্ত্ব বিবৃত আছে, এরূপ ) প্রচলিত নাই! পশু ও মনুষ্যে ভেদ কেবল শক্তিবিকাশের তারতম্য মাত্র (৪র্থ পরিশিষ্ট দ্রষ্টবা )। যেমন পশুর মন-জ্ঞানে ক্রিয়াদির বিকাশ হইয়া মনুযাদেহ ধারণ সম্ভব, তেমনি মনুয়োর ঐ ঐ শক্তির বিকাশের অভিভবে বা পাশব শক্তির বিকাশে পশুদেহ ধারণ সম্ভব হয়। গ্রন্থধ্য স্বিশেষ দ্রষ্টবা। জীব অনাদিকাল হইতে আছে, স্থতরাং অসংখ্য জন্ম গ্রহণ করিয়াছে। অসংখ্য অর্থে যত প্রকার দেহ হইতে পারে তত প্রকারের অসংখ্য দেহ। অতএব সেই সব দেহের সংস্কার ( যাহার নাম বাসনা ) প্রতোক জীবেই আছে। কীটে মনুয়দেহের বাসনা আছে; মনুয়েও की है एक इस वामना बार्छ। - त्महे वामनाहे छाँ हे खुक । छे प्रयुक्त কারণে তাহা অভিব্যক্ত হইলে করণশক্তিসকল সেই আকারবান্ হয়। পশুও ঐরূপে মানুষ এবং মানুষও ঐরূপে পশু হইতে পারে।

যদি জীবের আদি থাকিত তবে এরপ বিকাশের বা বিকাশবাদের

90

কিছু ভিত্তি থাকিত। অনাদি জীব যদি অনাদিকাল হইতে অভিবাক্ত হইতে হইতে আসিত তবে সর্বপ্রাণীই এতদিন অভিবাক্তির শেষে যাইত। আর যথন অনাদিকাল হইতে অভিবাক্ত হইতে হইতেও অনেক জীব এখনও অভিবাক্তির শেষে যাইতে পারে নাই অত্যন্ত নিমন্তরেই আছে তখন কখনও অভিবাক্তির শেষে যাওয়ার সন্তাবনা নাই। অভিবাক্তির দিকেই কেন সব জীব যাইবে, অনভিবাক্তির দিকেই বা কেন যাইবে না তাহারও কোন হেতু নাই। অভএব অনাদিকাল হইতে যখন জীব আছে তখন যথাযোগ্য কর্মারূপ হেতুতে কখন অভিবাক্তির ও কখন বা অনভিবাক্তির দিকে চলিয়াছে ইহাই ভারসঙ্গত দর্শন।

বাঁহারা জনান্তর স্বীকার করেন ও অভিব্যক্তিবাদের সহিত মিলাইবার চেষ্টা করেন তাঁহাদের ই কথা উপরে বলা হইল নচেৎ প্রকৃত যে অভিব্যক্তিবাদ বা evolution theory যাহা এখন বিজ্ঞানজগতে প্রচলিত তাহার সহিত ঐ অভিব্যক্তিবাদের সম্বন্ধ নাই। 'ইভোলিউশন' কথাটী অনেক অনেক অর্থে ব্যবহৃত হইয়া শেষে ডারউইন কথিত অর্থে এখন দাঁড়াইয়াছে। C. Lyell নামক প্রান্ধি ভূতত্ত্ববিৎ বৃষ্টি-তুষারাদি কারণে যে পৃথিবীপৃষ্ঠের পরিবর্ত্তন হয় তাহাকেই evolution বলিয়াছেন। Jean Lamarck নামক প্রাণিতত্ত্ববিৎ বাহ্যকারণে প্রাণিকের শরীরে যে পরিবর্ত্তন হয় দেখাইয়াছেন দেই বাদকে "transformism" বলা হইত। উহাই ডারউইনের evolution বাদে পরিণত হইয়াছে। ইহাতে জন্মান্তর্বাটিত বিকাশের সম্বন্ধ নাই। কেবল দৃষ্ট শরীর বংশপরম্পরাক্রমে বাহ্যকারণে পরিবর্ত্তিত হয়, ইহা মাত্র দেখান হইয়াছে। ইহা কর্ম্মবাদের বিরুদ্ধ নহে। কর্ম্মবাদণ্ড ঐ কথা বলে। অধিক যাহা ঐ বাদের বিশেষত্ব তাহা নিম্নে প্রদণিত হইতেছে।

১৬। কেমন করিয়া প্রাণীর দেহ প্রথমে উৎপন্ন হইল এই বিষয়ে অনেক থিওরী আছে। পৃথিবী প্রথমে অত্যুত্তপ্ত ছিল; স্কুতরাং বর্ত্তমানের খ্যায় প্রাণীর বাদের অনুপ্যোগী ছিল। শীতল হইলে প্রাণী আবিভূতি इहेग्राट्ड हेरा निम्ह्य। किन्नु क्यान कतिया প्रथम প्राप्तीतन्द इहेन তাহার কিছুই ইতিবৃত্ত নাই। একমতে ঈশরের বা প্রেজাপতির ইচ্ছা . হইতে প্রাণীদেহ হইয়াছে। আবার স্বতঃই বা অনুকূল নিমিত্ত পাইয়া প্রাণীরা দেহধারণ করিতে পারিয়াছে ইহাও প্রাচীন শাস্ত্রে পাওয়া যায়। আধুনিক বিজ্ঞানে এ বিষয়ে অনেক থিওরী চলিতেছে কিন্তু কিছুই স্থির হয় নাই। তবে অনেকে মনে করেন প্রথমে এককৌষিক প্রাণী অথবা Radiobe monera जानि এक दिनोयिक और वज्र जिन्द्र जिन्द्र जीव কোন এক অজ্ঞাত কারণে স্বতঃই উৎপন্ন হইয়াছে পরে বাহ্ নিমিত্তবশে ক্রমবিকাশক্রমে উচ্চপ্রাণীর দেহ উৎপন্ন হইয়াছে। কিন্তু এবিষয় প্রমাণিত সভা নহে, বিতর্ক বা speculation মাত্র। এককৌষিক প্রাণীদেহও বহুকৌষিকের ভার স্থযন্ত্রিত দেখা যায়। যদি তাহা স্বতঃই উৎপন্ন হইতে পারে তবে বহুকৌষিক প্রাণীর দেহও স্বতঃ হইবে না কেন—এই প্রশ্নের সহত্তর দিতে না পারিয়া কোন কোন বৈজ্ঞানিক ঐ মতে আস্থা স্থাপন করেন না। এককৌষিক দেহ যেরপেই হউক পরে উহা হইতে অভিবাক্ত বা evolve হইয়া যে উচ্চপ্রাণিদেহ বংশপরম্পরা-ক্রমে হইয়াছে ডারউইনের এই অভিব্যক্তিবাদ (theory of descent) পাশ্চাত্যবিভাষ খুব প্রসার লাভ করিয়াছে। শীতোঞ, জলবায়, থাত্যের অভাব বা প্রাচুর্যা বা ভিন্নতা, আত্মরক্ষা প্রভৃতি বাহ্ পারি-পার্থিক (environment) কারণে প্রাণীদেরকে যে নুতন কর্ম করিতে হয় তাহাতে তাহাদের শরীরও পরিবর্ত্তিত হয় এবং তাহাদের বংশও দেইরূপ পরিবর্ত্তিত আকারের হয়, এইরূপে বহুকালে মুম্যুশরীর পর্যান্ত হইয়াছে—ইহাই এই বাদের সার। \* যুক্তিম্বরূপ এই বাদীরা প্রাণিদের ক্রমিক পরিবর্ত্তন দেখান। প্রত্নপ্রাণীবিত্যা (Palaeontology) হইতে ইহারা দেখান যে পৃথিবীর এক অবস্থায় যে প্রাণীরা ছিল, পর অবস্থায় তাহারা পরিবর্ত্তিত আকারের হইয়াছিল। যেমন এক ভ্তরে পঞ্চাঙ্গুলিযুক্ত ঘোড়া পাওয়া যায়। পরবর্ত্তী (বহুলক্ষ বৎসরের পর) কালের স্তরে যে প্রস্তরীভূত অশ্বপঞ্জর পাওয়া যায় তাহাতে অঙ্গুলি সকল অবিকাশের দিকে পরিবর্ত্তিত দেখা যায়; পরে আধুনিক অশ্বের অঙ্গুলিহীন পদের বিকাশ হইয়াছে। এইরূপ যুক্তির ছারা ইহারা ঐ বাদ স্থাপিত করার চেষ্টা করেন এবং যুরোপে ইহারই প্রাবল্য।

আমেরিকায় কিন্তু এই বাদের বিরুদ্ধ এক প্রবল সম্প্রদায় হইয়াছে।
তাঁহারা বলেন ভূতত্ত্বের পর্যালোচনায় এমনও দেখা যায় যে বহু বহু
লক্ষ বৎসর বাাপী নানা ভূতবের একই প্রকার প্রাণী দেখা গিয়াছে;
যেমন টেরোডাাক্টাইল (Pterodactyle) বা পক্ষাঙ্গুলিপ্রাণিবিশেষ।
আরও তাঁহারা স্ব্যুক্তি সহকারে বলেন যে, বাহ্কারণে (প্রাপ্তক্ত)
প্রাণীদের দেহ পরিবর্ত্তিত হয় বটে, কিন্তু তাহা অতি অল্পমাত্র এবং বংশ-পরন্পরায় যে তাহা সব চলিতে থাকিবে তাহার স্থিরতা নাই ["If such 'acquired characters' are transmissible (a doubtful point)"], Prof. A. S. Pearse বলেন :—"The pattern of evolution is set by environment, but there is little or no evidence that changing environment causes adaptive variations of such a degree that new species are produced. Animals adapt themselves to environments

by changing their system of activities, but such responses are apparently limited in extent to the inherent possibilities of variations already within the system. Animals have great powers of adaption to environment, but are not fundamentally changed by it". অর্থাৎ:—পারিপার্শিক বাহ্ নিমিত্তবশে প্রাণীরা কিছু বদলায় বটে, কিন্তু তাহাতে এক নৃতন জাতি উৎপন্ন হয় না। কোন এক প্রাণিজাতির মধ্যে কতকটা পরিবর্ত্তিত হইবার স্বাভাবিক শক্তি থাকে বটে কিন্তু তাহাব দারা তাহাদের মৌলিক পরিবর্ত্তন (যেমন গাধা হইতে ঘোড়া হওয়া) হয় না।

আর এই অভিবাক্তিবাদের (theory of descentএর) প্রধান প্রমাণ বে 'অল্লে অল্লে ক্রমিকপরিবর্ত্তন' তাহারও উদাহরণ পাওয়া যায় না। মানুষ বা ঘোড়া ক্রমশ পূর্ব্ব পূর্ব্ব জাতি হইতে পরিবর্ত্তিত হইয়া বর্ত্তমান জাতিতে উপনীত হইতে হইলে যত ক্রম (link) থাকা উচিত তাহার কিছুই পাওয়া যায় না বলিলে হয়। Dr. A. T. Schofield বলেন:—"We fear we must at last part with our friend 'the missing link'. Leading scientists of the day deny the existence of our friend anywhere. For man to have descended from the ape would require millions of years and a hundred links and of such there is no record nor any trace". এই সব কারণে mutation theory or হঠাৎ অক্তাতকারণে জাতান্তরের আবির্ভাব এই বাদ প্রচলিত হইতেছে। বানর হইতে নিয়াপ্তারথল মনুষ্য, পরে প্রায় লক্ষ বৎসরের পর ক্রোমাগ নো \* মনুষ্য

<sup>\*</sup> Race বা Species বা অনুজাতি যে এইরূপে হইতে পারে তাহা বল। সঙ্গত বটে, কিন্তু মূল জাতি বা phylum's genus যে এইরূপে হইরাছে তাহার প্রমাণ নাই।

জার্দাণীর Neanderthal নামক স্থানে প্রথমে এবং অন্থ ছই স্থানে পরে
 ইহাদের অস্থিপঞ্জর আবিদ্ধৃত হয়। Cromagnon নামক স্থানের নিকটয় এক গুহার

পরে বর্ত্তমান ইউরোপের মনুষ্য এই সকলের মধ্যে যে বিশাল ফাঁক আছে তাহা পূর্ব হওয়ার সন্তাবনা নাই। Prof. H. H. Sheldon বলেন "In the past anthropologists tried to trace the path from monkey to Neanderthal man, from Neanderthal man to Cromagnon and to the present modern man. \* \* \* There is a vast gulf between the monkey living in the tree tops with no evidence of family life, and Neanderthal man who made his house in a cave, understood the use of fires, made many useful implements and who according to some evidence, performed ceremonial death rites. There is vast difference between Neanderthal man who rambled through the forest with his curved spine holding him permanently in the stooped position his knees always slightly bent and his brain beneath his heavy receding skull and modern man. \* \* \* In the case of the mutation theory we are forced to look upon man as a sudden creation in at least one sense of the word". অর্থাৎ প্রোফেসার সেলডন্ বলেন "পূর্ব্বে মানবতত্ত্বিদেরা বানর হইতে নিয়ান্ডরথল্ মহুয়া, তাহা হইতে ক্রোমাগ্গো মহুয়া এবং তাহা হইতে বর্তমান মনুষ্য, এইরূপ শৃত্যাল দেখাইতে চেঠা করিয়াছেন। \* \* বুক্ষশাখাবাদী, পারিবারিক জীবনহীন বানর এবং নিয়ান্ডরথল্ মনুষা-যে গুহায় বাস করিত, অগ্নির ব্যবহার জানিত, অনেক কাজের যন্ত্র নির্মাণ

করিত এবং যে মৃতোদেশে কিছু শ্রাদ্ধকার্যাও করিত এরপ প্রমাণ পাওয়া যার—এই তুইয়ের মধ্যে বিশাল পার্থক্য আছে। আবার ঐ নিয়ান্ডরথল মনুষ্য-যে কুঁজো হইয়া বনে বিচরণ করিত, যাহার হাঁটু কিছু বাঁকা থাকিত, যাহার মন্তিষ্ক নিরেট ঢালু খুলির ভিতর থাকিত-তাহার সহিত বর্তুমান মনুযোর বিশাল পার্থক্য আছে। \* \* মিউটেশন থিওরী বা 'হঠাৎ আবির্ভাববাদে' আমাদের বলিতে হয় যে মনুষ্য হঠাৎ আবিভূতি হইয়াছে ( অন্তত পূর্কস্থিত প্রাণিজাতির সাহায্যে )। Theory of descent অনুসারে primaterna (মানব ও বানরদের) মধ্যে প্রথমে নিম্ন বানর পরে Anthropoid apes বা উচ্চ বানর ও পরে মনুষ্য এইরূপ অভিব্যক্তি সঙ্গত হইবে। কিন্তু অত্যাধুনিক বৈজ্ঞানিক গবেষণা তাহার সমর্থক নহে। Carl Landsteiner রক্তের স্ক্র গবেষণা (serology) করিয়া বলেন "These findings confirm the opinion that anthropoid apes do not rank in the geneological tree between lower monkeys and man." অর্থাৎ "এই আবিষ্কার হইতে ইহা জানা যায় যে বংশপরম্পরা ধরিলে মনুষ্য ও নিম্ন বানরের মধ্যস্থলে উচ্চ মানবসদৃশ বানরেরা স্থান পায় না।"

অস্থানীয় কর্মতত্ত্বের সহিত Theory of descent এর বিশেষ সম্বন্ধ নাই এবং বিরোধন্ত নাই। এই অভিব্যক্তিবাদ একরূপ দেহের বংশ পরম্পরাক্রমে অন্তর্রূপে পরিবর্ত্তনের কথামাত্র বলে। কর্মতন্ত্বের তাহা অবান্তর কথা। যে শক্তির দ্বারা দেহধারণ হয় ও হইতে পারে এবং তৎসহ স্থেতঃখাদি ভোগ হয় তাহাই কর্মতন্ত্বের প্রতিপান্ত বিষয়। একটা প্রাণিদেহ যে বাহ্য কারণে বা দৃষ্টকর্মে পরিবর্ত্তিত হইতে পারে তাহা কর্ম্মবাদের অনভিমত নহে। বৃক্পালিত মন্ব্যা-শিশুর পরিবর্ত্তন এবিষয়ে উদাহরণ। দৃষ্টজন্মবেদনীয় কর্মের দ্বারা অনেক পরিবর্ত্তন হইতে পারে।

<sup>(</sup>এবং অস্ত স্থানেও) ক্রোমাগ্নোদের পঞ্জর পাওয়া যায়। ইহারা প্রস্তরের অস্ত শক্ত ব্যবহারের সময়ের লোক।

কিন্তু এরপেই যে পৃথিবীর সমস্ত প্রাণিজাতি হইয়াছে, তাহার প্রমাণ নাই ও তাহা সম্ভবও নহে।

এ বিষয় উদাহরণহীন থিওরী মাত্র। কারণ নূতন প্রাণিজাতির প্রাহর্ভাবের উদাহরণ এ পর্যান্ত পাওয়া যায় নাই। অশ্বতরাদি hybrid বা মিশ্রজাতি প্রায়ই বন্ধা হয়। কচিৎ তাহারা অবন্ধা হয় বটে কিন্তু তাহাদের সন্তান মাতার বা পিতার জাতিতে প্রত্যাবর্ত্তন করে। "In very rare cases where the hybrids are capable of reproduction they exhibit an unstable heredity and their offspring tend to revert to the father or mother species." Mac Bride's Zoology. স্থতরাং এদিকে নবজাতির উৎপত্তির উদাহরণ পাওয়া যায় না। Haeckelএর প্রদিদ্ধ নিয়ম বা fundamental law of Biogenesis এই ৰে "The individual in its development recapitulates the history of the race." অর্থাৎ "প্রত্যেক প্রাণী জ্রণাবস্থা হইতে পূর্ণপ্রাণিরূপে বদ্ধিত হওয়ার কালে তাহার জাতির উৎপত্তির পূর্বাপর ইতিহাস থাাপিত করে।" ইহাকে Recapitulatary Theory বলে। ইহাকে কেহ কেহ ঐ অভিব্যক্তিবাদের প্রমাণরপে বাবহার করেন। কিন্ত এই থিওরী বৈজ্ঞানিকজগতে পূর্ব্বে প্রতিপত্তিলাভ করিলেও অধুনা হতাদৃত হইয়াছে। কারণ উহার বাতার অনেকন্তলে দেখা যায়।

এ বিষয়ে mutation বাদ বা হঠাৎ উৎপত্তিবাদ অধিকতর যুক্ত।
কর্মাতত্ত্ব অনুসারে অনাদিকাল হইতে অসংখ্য প্রকারের জীবনামক
সচেতন শক্তি আছে তাহারা উপযুক্ত উপাদান পাইলেই দেহ ধারণ
করিতে পারে। ইহা কর্মাবাদের মত; স্কুতরাং কর্মাবাদ mutation
বাদেরও বিরোধী নহে।

- ১৭। অতঃপর সংক্ষেপে কর্মতভের বিবৃত সিদ্ধান্তসকল উক্ত হইতেছেঃ—
- ক ) নিত্য দ্রষ্টা পুরুষ ও দৃশ্য ত্রিগুণ প্রাণীর মৌলিক নিমিত্ত ও উপাদান। প্রাণী অন্তঃকরণ, জ্ঞানেন্দ্রিয়, কর্ম্মেন্দ্রিয় ও প্রাণ এই শক্তি সকলের সমষ্টি। তাহাদের ক্রিয়াই কর্ম।
- থে ) দ্রপ্ত জিপ্ত নিতা হওয়াতে তাহাদের সংযোগভূত দেহী জীব অনাদিকাল হইতে আছে। স্থতরাং কর্মা অনাদি।
- ্গ) কর্ম করিলেই তাহার সংস্কার হয়। সেই সংস্কার হইতে অথবা তৎসহায়ে পুনশ্চ কর্ম হয়; এইরূপে কর্মপ্রবাহ চলিয়া আসিতেছে।
- (ঘ) কর্ম করিতে হইলে দেহ বা করণ শক্তির অধিষ্ঠান চাই।
  দেহ কিয়ৎকাল স্থায়ী, স্মৃতরাং অনাদি জীব অসংখাদেহ ধারণ করিয়াছে।
  দেহ সকলের জাতি অসংখ্য প্রকার; অতএব জীব অনাদিকাল হইতে
  দেহ ধারণ করিয়া আসিলে অসংখ্য প্রকারের দেহ ধারণ করিয়াছে।
  তাহাতে প্রত্যেক জীবে অসংখ্য প্রকারের দেহধারণ সংস্কার বা জাতিবাসনা আছে। যথাযোগ্য কারণে তাহা অভিব্যক্ত হইলে জীবের করণশক্তিসকল সেই আকারের হইতে পারে। অতএব দেহী সর্ব্ববিধ
  জন্মই গ্রহণ করিতে পারে যদি তহুপযুক্ত কর্মের ছারা কোন জাতিবাসনা উদ্রিক্ত হয়।
- ( ও ) কর্ম সকল ছই প্রকার :—(>) পূর্ব্ব সংস্কার বশে যাহা
  করা যায়। ইহাকে ভোগভূত কর্ম বলে। (২) সংস্কারের বিরুদ্ধে
  (তদ্বিরুদ্ধ সংস্কারের সাহাযো) যাহা করা যায়। ইহাকে পুরুষকার
  বলে। ধর্মশাস্ত্রের বৈধ ও নিষিদ্ধকর্ম্ম কল পুরুষকার।
  - (চ) করণচেষ্টা সকল অবাধ বা অনুকূল ভাবে হইলে তাহাতে

স্থবেদনা হয়, আর বাধিত ভাবে হইলে তাহাতে তঃথবেদনা হয়। স্থ ইষ্ট বলিয়া ও তঃথ অনিষ্ট বলিয়া দেহী স্থের জন্ম ও তঃথনিবৃত্তির জন্ম কর্ম করে। পূর্ব্বসংস্কারবশে যে স্থতঃথ লাভ হয় তাহার অন্মথা অর্থাৎ স্থথের বর্দ্ধন ও তঃথের হ্রাস করিতে হইলে পুরুষকার চাই। সংযমমূলক সমস্ত ধর্মকর্মাই তাদৃশ পুরুষকার।

(ছ) মনুষা এতৎসম্বন্ধে যে সব আলোচনা করিয়াছে তাহার বিবরণ দিয়া কর্মবাদ এবং তত্ত্বদর্শন যে সর্বপেক্ষা যুক্ত তাহা দর্শিত হইয়াছে। ইহা যে metaphysical speculation মাত্র নহে তাহা উত্তমরূপে স্মরণ রাখিতে হইবে। সাংখ্যীয় তত্ত্বদর্শন specualtion বা বিতর্ক মাত্র নহে (যল্লারা বৃদ্ধির কিছু ধার বাড়ে এরূপ নহে), কিন্তু সম্যক্ কার্য্যকর বিজ্ঞান। ইহার দ্বারা তুঃখ নিবৃত্তির আচরণ বিষয়ে প্রাণী নিঃসংশয় হইয়া তদাচরণে সোৎসাহে চলিয়া প্রতিপদে ফললাভ করিতে থাকে।

কর্ম্মের তত্ত্ব বুঝিবার জন্ম বিশেষ কথা গ্রন্থমধ্যে দ্রন্থবা। উপসংহারে বক্তবা যে হিন্দু বৌদ্ধ জৈন প্রভৃতি কর্ম্মবাদীদের যে শাস্ত্র সাধারণ লোকের জন্ম রচিত, তাহাতে যেরূপ কর্মফলের উদাহরণ আছে তাহা অনেকস্থলে দর্শনসম্মত নহে। তত্বারা কর্ম্মের দার্শনিক তত্ত্ব বুঝিতে যাওয়া উচিত নহে। যথা— বুদ্ধের পায়ে একটা কাঁটা ফোটাতে তিনি বলিলেন "ইতঃ একনবতিকয়ে শক্তাা মে পুরুষঃ হতঃ। তেন কর্ম্মবিপাকেন পাদে বিদ্ধোহম্মি ভিক্ষবঃ॥" অর্থাৎ এখন হইতে ৯১ কয় পূর্বের আমার বর্শার হারা এক মনুষ্য হত হইয়াছিল সেই কর্মের ফলে হে ভিক্ষুগণ, আমি পায়ে বিদ্ধ হইলাম। অন্য উদাহরণ যথা—কতকভিল বালক এক গোধাকে তাহার গর্তের মুখবদ্ধ করিয়া আবদ্ধ করিয়া-ছিল তজ্জন্ম পরজন্ম তাহার। ভিক্ষ হইলেও সকলে এক গুহায় কন্ধ

হইয়াছিল। এক ভিক্লু এক বাড়ীতে নিবন্ধভোজন (প্রত্যহ বাঁধা নিয়মে আহার) পাইত, অন্ত এক ভিক্লু আদিলে তাহাকে এ কথা না জানাইয়া ও অভুক্ত রাখিয়া নিজে ভোজন করাতে, পরজন্ম প্রথম ভিক্লু কোনদিনই ঐ কর্মের কলে পেট ভরিয়া খাইতে পায় নাই। "যে বিপ্রকে অভিবাদন করিলে আশীর্কাদ না করেন তিনি শ্রশানে কাক-শকুনি-নিষেবিত বৃক্ষ হন" (মনু)। এক পশুবলি দিলে দহস্র সহস্র জন্ম তাহার ফলে হন্তার মন্তকছেদ হইবে ইত্যাদি ফল কর্মের স্বাভাবিক নিয়ম হইতে হইবার নহে। উহা অর্থবাদমাত্র জানিতে হইবে। আর বৌদ্ধেরা যে মনে করেন মন্তুয়ের কর্ম্ম হইতে চক্রুম্বর্য উভূত হইয়াছে তাহাও ভিত্তিহীন কল্পনা। তবে তাহাদের স্বত্রান্তে যে আছে—যাহায়া নিজের অর্থ দান করে না তাহারা অর্থ পায় না, মাহায়া বিলয়া কহিয়া পরকে দিয়া বা পরের অর্থ লইয়া পরেপ্রকার করে ভাহারা তৎফলে পরজন্মে অর্থ পায় না কেবল লোকের প্রিয় হয় ইত্যাকার কথা স্বাভাবিক কর্মের নিয়মে সিজ হইতে পারে।

স্বর্গ, নরকের বিবরণও ঐরপ অনেকাংশে কাল্পনিক। অসিপত্রবন, নারকপক্ষী ( যাহারা পাপীর মাংস ঠোক্রাইয়া থায়) যাহা সব বৌদ্ধেরা কর্ম্মমুখ মনে করেন ও আর্ধেরা যমনির্দ্মিত মনে করেন তাহাও কাল্পনিক। জৈনেরা বলেন দেরতাদের পতনের সময় তাঁহারা বুঝিতে পারেন ও তজ্জ্ঞ এইরূপ বিলাপ করেন—"হা মন্দার, পারিজ্ঞাত, হরিচন্দন, হা রুত্রকুটিম, হা অপ্সরোগণ তোমরা সব কাহার ভোগে যাইবে! আমাকে আবার মানুষীর গর্ভে যাইতে হইবে" ইত্যাদি। এইসব অবগ্র কাল্পনিক। মরিবার পর ধর্মারাজের নিকট বিচার হইয়া শান্তি পাওয়া রূপ প্রবাদ বোধ হয় পাশ্চাতাদেশ হইতে আসিয়াছে। দার্শনিক কর্ম্মবাদে স্বাভাবিক

নিয়মে মৃত্যুর পর সংস্কারবশে দিব্য বা নারক জন্ম হয় (কর্ম্মাশয় প্রকরণ

এই কর্মতত্ত্ব প্রধানত নিমুস্থ যোগসূত্র এবং তাহার বাাসভাষ্যের मुहेवा)। বাাথাস্থিরপ। অত এব পাঠক ঐগুলি পাঠ করিলে ইহা ভালক্সপে হ্বদয়পম করিতে পারিবেন। স্ত্র সকল যথা—ক্লেশমূলঃ কর্মাশয়ো দৃষ্টাদৃষ্টজন্ম বেদনীয়ঃ ২০১২; সতিমূলে তদ্বিপাকো জাত্যায়ুর্ভোগাঃ ২০১৩; তেহলাদ পরিতাপফলাঃ পুণাাপুণা হেতুত্বাৎ ২০১৪; জাতান্তর পরিণামঃ প্রকৃত্যাপূরাৎ ৪।২; নিমিত্তমপ্রোজকং প্রকৃতীনাং বরণভেদন্ত ততঃ ক্লেত্রিকবং ৪০৩; তত্র ধ্যানজমনাশয়ম্ ৪।৬; কর্মাশুক্লাকৃষ্ণং যোগিন স্ত্রিধমিতরেষাম্ ৪।৭; তততদ্ বিপাকানুগুণানামে বাভিব্যক্তির্বাসনা-নাম্ ৪া৮; জাতিদেশকালবাবহিতানামপ্যানন্তর্যাং স্থৃতিসংস্কারয়ো-রেকরপত্বাং ৪।৯; তাসামনাদিত্বং চাশিষো নিতাত্বাৎ ৪।১০; হেতুফলা-শ্রয়ালম্বনৈঃ সংগৃহীতভাদেবামভাবে তদভাবঃ ৪।১১ ইত্যাদি।

ভাষ্যকার বলিয়াছেন "দেশকালনিমিত্তানবধারণাদ্ ইয়ং কর্মগতি বিচিত্তা ছবিজ্ঞানা চ" (২।১৩) ইহাও স্মরণ রাথিতে হইবে।



# কর্মভত্ত্ব

নেশ্বরাধিষ্ঠিতে ফলনিষ্পত্তিঃ কর্ম্মণা তৎসিদ্ধেঃ। সাংখ্যসূত্ৰম্। ফলং কর্মায়ত্তং কিমমরগগৈঃ কিঞ্চ বিধিনা নমস্তৎ কর্মভ্যা বিধিরপি ন যেভাঃ প্রভবতি। শান্তিশতকম্।

### প্রথম অধ্যায়। লক্ষণ।

সু >। অন্তঃকরণ, জ্ঞানে ক্রিয়, কর্মে ক্রিয় ও প্রাণ এই সকল করণ-শক্তির যে নিয়ত ক্রিয়া হইতেছে যাহা হইতে ইহাদের অবস্থান্তরতা হয় তাহার নাম কর্ম।

বিবরণ-প্রাণীর কর্ম দিবিধ। প্রথম, কেবল মানসিক কর্ম যথা-ইচ্ছা, কল্পনা ইত্যাদি; এবং দিতীয়, শরীরের অঙ্গ-প্রতাঙ্গের সহিত মনের মিলিত কর্ম্ম যথা বাছেন্দ্রিয়ের চালনাদি। শরীরের প্রত্যেক ক্রিয়ার সহিত মনের ক্রিয়াও মিলিত থাকে; আর মনের ক্রিয়ার সহিত মনের অধিষ্ঠান স্নায়বিক্যন্ত্রের ক্রিয়াও মিলিত থাকে।

টীকা \* —অপ্রাণীর ক্রিয়া ও জৈব কর্ম্মের ভেদ উপক্রমণিকায় তৃতীয় প্রকরণে দ্রপ্রব্য। প্রাণীর একস্বরূপ দেহরূপ অধিষ্ঠানে সর্বজাতীয়

<sup>\*</sup> গ্রন্থকারের দারা অভাভস্থানে কর্ম সম্বন্ধে যাহা কথিত হইয়াছে তাহা এই টীকার অনেক স্থানে সল্লিবেশিত হইয়াছে। পাঠকগণ উপক্রমণিকার এবং পরিশিষ্টে বির্ত সাংখ্যীয় মনস্তব (psychology) ও ইন্দ্রিয়তত্ব (organology and morphology ) প্রথমে আয়ত্ত করিলে কর্মতত্ত্ব সহজে ব্ঝিতে পারিবেন।

করণ ও তন্মধাস্থ প্রতাক করণ পরস্পর সহায় হইয়া মিলিতরূপে যে করণ ও তন্মধাস্থ প্রতাক করণ পরস্পর সহায় হইয়া মিলিতরূপে যে ক্রিয়া করে তাহাই জৈব কর্ম। প্রাণ সর্মকরণের অধিষ্ঠানভূত দেহ ক্রিয়া করে এবং অত্যাতা করণেরা প্রাণের সহায়তা করে। এইরূপে নির্মাণ করে এবং অত্যাতা করণেরা প্রাণের নিয়ত চলিবে। অর্থাৎ উহা self-contained cycle হেতু না পাইলে নিয়ত চলিবে। অর্থাৎ উহা self-contained cycle বা চক্রাকারে নিজেই নিজের যন্ত্র নির্মাণ করিয়া কাজ করিতে পারে বা চক্রাকারে নিজেই নিজের যন্ত্র নির্মাণ করিয়া কাজ করিতে পারে বলিয়া অনেয় কাল চলিয়াছে ও চলিতে পারে। \* অর্থাৎ করণশক্তি সকল স্থূল বা ফল্ম ভৌতিক উপাদেয় দ্রব্য লইয়া দেহধারণ ও কন্ম করিতে পারে এবং ঐ 'উপাদেয় (যাহা লইয়া দেহ হয়) একেবারে অভাব হওয়ার যথন সন্তাবনা নাই তথন স্থূলই হউক বা স্ক্রেই হউক একরূপ না একরূপ শরীর ধারণ করিবে, যতদিন না করণের কর্ম শান্ত করা যায়।

বিবরণে উক্ত অন্তঃকরণের ছইপ্রকার ক্রিয়ার মধ্যে তাহার শরীরাঞ্বনিরপেক চেষ্টাসকলই প্রধান। কারণ মনের উচ্চ এবং স্থাবিষয়ক
চিন্তাসকল অনেকটা শরীর-নিরপেক হইয়াই হয়। শরীরের প্রত্যেক
ক্রিয়ার সহিত অন্তঃকরণের ক্রিয়াও মিলিত থাকে। 'আমি অমুকস্থানে
বাইব', 'আমি ইহা করিব' এইরূপ চিন্তা করা মানসিক কর্মা। পরে ঐ
চিন্তার ফলে ঐ স্থানে যাওয়া বা ঐ কার্য্য করারূপ যে ক্রিয়া হয় তাহা
শরীরাক ও মনের মিলিত কর্মা। কেবল হস্তপদাদি চালনমাত্রই যে
কর্ম্ম এইরূপ ভান্তথারণা অনেকের দেখা যায়। কিন্তু মানসিক কর্ম্ম যে
প্রধান কর্ম্ম তাহা উত্তমরূপে বুঝা উচিত। সমাধি সাধনাদি—যাহাতে

মানবের মোক্ষ পর্যান্ত হইয়া থাকে, তাহা প্রধানত মানসিক কর্ম। বৃদ্ধ-দেবও বলিয়াছেন "মনঃ পূর্বজনাধর্মাঃ" অর্থাৎ ধর্মসকল (ভাল মন্দ কর্ম্ম) প্রধানত মনের দ্বারাই আচরিত হয়।

প্রাণীর উক্ত ছই প্রকার কর্ম্মের ফলে যে স্থূল ও সূক্ষ ছইপ্রকার শরীরধারণ হয় তাহা পরে (৩০ স্ত্রের ব্যাখ্যায়) আলোচিত হইবে। স্ত্রোক্ত নিয়ত ক্রিয়া হওয়ার অর্থ—অন্তঃকরণাদি চারিপ্রকার করণশক্তির মধ্যে কোন না কোন একটীর অথবা অনেকের ক্রিয়া সর্বাদা চলিতে থাকা। শহা হইতে পারে যে স্থুপ্ত অবস্থায় জ্ঞানেন্দ্রিয়ের ও কর্ম্মেনিক্রের ক্রিয়া কিরূপে চলে। তত্ত্তরে বক্তব্য যে নিদ্রাকালে জ্ঞানেন্দ্রিয় ও কর্ম্মেরিক্রের জড়ীভূত হয়। জড়তা অর্থে বোধের ও ক্রিয়ার অন্নতা—অভাব নহে, ইহা উপক্রমণিকার দেখান হইয়াছে। এই অক্ট্রেট ক্রিয়া থাকে বলিয়াই ক্রমে জড়তা কাটিয়া পুনরায় জাগ্রৎ অবস্থা আদে।

স্থ। দেহীর স্বাধীনতার দিক্ হইতে কর্ম ছই প্রকারে বিভক্ত হইয়া থাকে; (১ম) পুরুষকার অর্থাৎ দেহী যে চেষ্টা স্বতন্ত্র ইচ্ছাপূর্ব্বক অথবা কোন করণবৃত্তির প্ররোচনায় করে। (২য়) আরব্ধ কর্ম বা ভোগভূত কর্মা অর্থাৎ যে ক্রিয়া অবিদিতভাবে হয় অথবা প্রাণী যে চেষ্টা কোন প্রবল করণের সম্পূর্ণ অধীন হইয়া করে।

বিবরণ—যাহা করিলেও করিতে পারি, না করিলেও না করিতে
পারি তাহা পুরুষকার এবং যে চেপ্তা স্বরনবাহী অথবা করিতেই হইবে
তাহা ভোগ। মানবের অনেক মানসিক চেপ্তা পুরুষকার এবং পশুদের
অনেক চেপ্তা আরম্ভা-কর্ম্ম বা ভোগ। যেমন আলোক ও অন্ধ্যারের
সন্ধিত্বল নির্বিশেষে মিলিত সেইরূপ পুরুষকার এবং স্থারসিক কর্ম্মের
মধ্যের ব্যবধানও অনির্নেম; তবে উভয়পার্ম্ম বিভিন্ন বটে।

ভোগভূতকর্মাও কর্ম এবং তাহার ফলেও দেহধারণাদি হয়, কিন্ত

<sup>\*</sup> স্থানের ধারণের পর স্কানেহ, পরে পুন: স্থানেহ এইরূপে অমেয় প্রবাহ চলিতেছে। জড়বাদের দৃষ্টিতে দেখিলে নেহের সন্ততিক্রমে অমেয় কাল হইতে প্রবাহ চলিতেছে। তাহাতেও শক্তি অকুরস্ত।

পুরুষকারকেই মুখ্য কর্ম বলা হয়, কারণ তাহার দারা স্বেচ্ছাপ্র্বিক স্বতঃ পরিণামপ্রবাহকে ভিন্ন পথে চালান যায়। বর্ত্তমান সংস্কারের বিক্তমে যে চেষ্টা করা যায় তাহাই প্রুষকার।

নিকা—স্ত্রোক্ত কোন করণবৃত্তির প্ররোচনায় করা অর্থে ভিতরে
চীকা—স্ত্রোক্ত কোন করণবৃত্তির প্ররোচনায় করা অর্থে ভিতরে
কিছু দমনের চেপ্তা করিয়া শেষে দমন করিতে না পারিয়া তবে করা।
কথন কথন এরপ হয় যে কোন এক প্রবৃত্তি মনের মধ্যে বার বার
কথন কথন এরপ হয় যে কোন এক প্রবৃত্তি মনের মধ্যে বার বার
কথন কথন এরপ হয় যে কোন করিতে চাহে। প্রথমে উহা
উঠিয়া আমাদিগকে কোন কার্য্যে প্রবৃত্ত করাইতে চাহে। প্রথমে উহা
দমনের চেপ্তা করিয়া পরে (দমন করিতে না পারিয়া) যদি আমরা
দমনের চেপ্তা করিয়া পরে (দমন করিতে না পারিয়া) যদি আমরা
তদমুসারে কার্ন্ন করি তবে সেই কর্মা এই লক্ষণের মধ্যে পড়ে। যেমন
একর্নের কোন অন্তথ হওয়াতে সে আহারের প্রবৃত্তিকে দমন করিয়া
রাধিয়াছে, কিন্তু তাহার মনের মধ্যে বার বার আহারের ইচ্ছা
উঠিতেছে। পরে সে ঐ প্রবৃত্তি দমন করিতে না পারিয়া প্রবল
ভিহ্বারূপ করণের প্ররোচনায় যদি কুপথা করিয়া ফেলে তবে তাহা এই
ভাতীয় কর্ম্বের উদাহরণ। ইহাতে কতক সংস্কারের বিরুদ্ধে চেপ্তা
থাকে বিলয়া ইহা পুরুষকার।

ইহা ব্যতীত প্রাণীদের এমন কতকগুলি কর্ম আছে যাহাতে তাহাদের কোন স্বাধীন ইচ্ছা থাকে না। তাহাই ভোগভূত কর্মা। উহা তাহারা স্বতঃই করে অথবা কোন প্রবল করণবৃত্তির সম্পূর্ণ অধীন ইইয়া করে। হৎপিণ্ডের ক্রিয়া, পরিপাক ক্রিয়া ইত্যাদি স্বতঃক্রিয়ার উদাহরণ। এই সকল কর্মে স্বাধীন ইচ্ছা না থাকিলেও ইহা প্রাণীদের নিজেরই কর্মা। ইচ্ছাশক্তি প্রদিকে (প্রাণায়ামাদির দ্বারা) বর্দ্ধিত করিলে যে কেহ কেহ হৎপিণ্ডাদির ক্রিয়া রোধ করিতে পারেন তাহা হইতে ইহা বুঝা বায়। এই শ্রেণীর আরও কতকগুলি কর্ম্ম আছে যাহা স্বাধীন ইচ্ছাপ্র্কিক না হইলেও স্বংপিণ্ডাদির ক্রিয়ার ক্রায় সম্পূর্ণ অবিদিত

ভাবে হয় না। পশুদের আহারাদি কর্ম ইহার উদাহরণ। কারণ, আহারাদির ইচ্ছা মনে উঠিলে তাহারা তদকুসারে আহারান্ত্রেণ আদি কার্যা না করিয়া থাকিতে পারে না। মনুয়্যের শ্বাসপ্রশ্বাস, শিশুদের হাত পা নাড়া এই জাতীয় কর্মের উদাহরণ।

সাধারণতঃ জীবের কর্মাসমূহে পুরুষকার ও ভোগরূপ তৃইপ্রকার কর্মই দেখা যায়। পশুদের অনেক কর্মই আরক্ষ বা ভোগভূত কর্ম। দেইজন্ম এই সকল জীবকে ভোগশরীরী জীব বলা হয় এবং মানবের কর্ম্মের মধ্যে অন্য জীবের তুলনায় পুরুষকার অধিক বলিয়া মনুষ্যকে কর্ম-শরীরী জীব বলা হয়। আবার মানবজাতির মধ্যে পুরুষকারের তারতমাকুদারে উন্নতির অশেষপ্রাকার ভেদ দেখা যায়। যাঁহারা ইন্দ্রিয়প্রবৃত্তি সকল দমন করিয়া ধর্ম্মসাধন করেন তাঁহাদের উহা প্রবল পুরুষকারপূর্ব্বক করিতে হয়। তবে পুরুষকারপূর্ব্বক যেরূপ উন্নতি হর সেইরূপ অবনতিও হইতে পারে। ইন্দ্রিয়দকল প্রবৃত্তিবশে স্বভাবত यिषिटक চলিতে চাহে সেদিকে ना याहेग्रा স्वाधीनहेन्छा भूर्यक ( ভাল বা মন্দ) অন্তদিকে যাওয়াই পুরুষকারের লক্ষণ। অনেক মানসিক চেষ্টার আমরা এরপ ইচ্ছাপূর্বক স্বাধীনভাবে মনকে চালিত করি বলিয়া মানসিক কর্ম্মে পুরুষকার অধিক। কিন্তু পশুমাদির কর্ম্মে স্বাধীন চেষ্টা नांहे विलिटनहें इया। यमन मकान इहेटन शांधीरनंत वांमा छां जिया वाहित रुरेट इरेट । इराट উराम्ब याधीन रेव्हा नारे। किन्न मनूराग्र পক্ষে ঐ কর্ম্ম তাহার ইচ্ছার অনধীন নহে। তবে পশুদের মধ্যে যে সকল জীব অপেক্ষাক্তত উন্নত ( যথা কুকুর, বানরাদি ) তাহাদেরও কিছু কিছু পুরুষকার দেখা যায়। কুকুরেরা প্রভুর জন্ম যে অনেক প্রকার কট্ট স্বীকার করিয়া থাকে তাহা ইহার উদাহরণ।

একই প্রকার কর্মা একজনের পক্ষে প্রথমে পুরুষকার ও পরে ভোগ

হইতে পারে। কারণ কোন কর্মা প্রথমে স্বাধীনইচ্ছাপূর্বক করিতে হইতে পারে। কারণ কোন কর্মা প্রথম উহা অল্লায়াসেই হইতে থাকে তথন আর হইলেও পরে অভ্যাসবশে যথন উহা অল্লায়াসেই হইতে থাকে তথন আর ইলেও পরে অভ্যাসবশে যথন উহা অল্লায়াসেই হইতে থাকে তথন উহাকে প্রকর্মারীন ইচ্ছার প্রয়োজন হয় না \*; সেইজন্ম তথন উহাকে প্রকর্মার কর্মার কর্মার কর্মার বলা যাইতে পারে। এই কারণে একই প্রকার কর্মারে তোগভূত কর্মা এক সমতলভূমিতে সরল রেখায় চলার ন্যায়। সেই ভোগভূত কর্মা এক সমতলভূমিতে সরল রেখায় চলার ন্যায়। সেই সমতলভূমি ত্যাগ করিয়া উচ্চে উঠা বা নিয়ে যাওয়ার্য়প ক্রিয়াকে পুরুষকারের সহিত তুলনা করা যাইতে পারে।

ভোগভূত বা আরন্ধ কর্ম এবং পুরুষকার এই বিবিধ কর্মাই নৃতন কর্ম। পুরাতন বা প্রাক্তন কর্ম অর্থে পূর্বেকর্মের সংস্কার ইহা বিবেচা। স্থা গুণত্রম পরিণামশীল বলিয়া তাহাদের কার্যা যে ভূত ও করণ তাহারা সমস্তই নিয়ত পরিণত হইয়া যাইতেছে। ঐ করণ-পরিণাম জীবের স্কেছাধীন অথবা ইচ্ছার অনধীন এই হইপ্রকার হইতে পারে।

বিবরণ—গুণত্রের পরিণামশীল স্বভাবই জাগতিক ক্রিয়ার মূল কারণ। স্বতরাং জৈব কর্মেরও উহা মৌলিক কারণ। ত্রিগুণের এই পরিণাম স্বাভাবিক বলিয়া তাহাদের বারা নির্ম্মিত করণসকলের পরিণামও স্বাভাবিক। করণসকল গুণত্রেরে বিশেষ বিশেষ সংযোগ মাত্র। ঐ পরিণাম স্বাভাবিক হইলেও উহা দেহীর বারা স্বাত্মীকৃত হওয়াতে উহা দেহীরই কর্ম্ম হয়। যেমন নদীর স্রোতাবেগ স্বাভাবিক হইলেও তৎসহারে সম্ভরণকারীর বিশেষপথে গমন তাহার নিজের কর্ম্ম উহাও সেইরপ।

টীকা—জগতের সমস্ত পদার্থই ত্রিগুণের দারা নির্মিত এবং ক্রিয়ানীলতা বা অবস্থান্তরতাপ্রাপ্তি যে ত্রিগুণের স্থভাব তাহা উপক্রমণিকায়
আলোচিত হইয়াছে। "সাংখ্যপক্ষে পুনর্বস্ত ত্রিগুণং চলঞ্চ গুণরুভ্রমিতি
যোগভাষ্য" ৪।১৫ দ্রপ্তবা। অন্তঃকরণাদি সকলেই ত্রিগুণের দারা নির্মিত
হইলেও তাহারা প্রত্যেকে ত্রিগুণের এক এক বিশেষপ্রকার সংযোগ
হইতে জাত বলিয়া অন্ত হইতে বিশিপ্ত বা পৃথক্। জ্ঞানেক্রিয়ের মধ্যে
কর্মেক্রিয়ের তুলনায় প্রকাশ বা সত্ত্তণের আধিক্য এবং কর্মেক্রিয়ের
জ্ঞানেক্রিয়ের তুলনায় ক্রিয়া বা রজোগুণ অধিক। প্রাণের কার্য্যে উক্ত
ত্বই প্রকার ইন্দ্রিয় অপেক্ষা আবরণ বা জ্ঞান ও ইচ্ছার অনধীনত্ব অধিক।
আবার জ্ঞানেক্রিয়ের মধ্যে প্রকাশাদির ভেদবশতঃ কর্ণচক্রমাদির ভেদ
হইয়াছে। কর্ম্মেক্রিয় ও প্রাণেও তক্রপ। সেইরূপ দেবতাদের করণ
সকল মন্ত্রেয়ের অপেক্ষা প্রকাশাধিক বলিয়া তাহা হইতে ভিন্ন। এইরূপে
গুণত্রয়ের সংযুক্তভাগের তারতম্য অনুসারে করণসকলের অসংখ্যপ্রকার
ভেদ হইয়াছে।

সত্ব, রজ ও তমঃ এই তিন গুণ পঞ্চত্ত ও অন্তঃকরণাদির উপাদান বিলিয়া উহারাও সর্বাদা এক অবস্থা হইতে অন্ত অবস্থায় পরিণত হইয়া যাইতেছে। এই পরিণামের ফলে করণদকলের কোনস্থলে সত্ত্বের আধিক্যা, কোনস্থলে রজোগুণের এবং কোথাও বা তমোগুণের আধিক্য হইয়া থাকে। উদাহরণস্বরূপ অন্তঃকরণের জাগ্রং, স্বপ্ন ও স্ববৃত্তিরূপ পরিণামপ্রবাহ বিচার করিলে দেখা যায় যে প্রথম অবস্থায় প্রকাশ অধিক এবং ক্রিয়া ও জড়তা অপেক্ষাকৃত কম, সেইরূপ বিতীয় ও তৃতীয় অবস্থায় যথাক্রমে ক্রিয়া ও জড়তা অধিক। এইরূপে উক্ত তিন প্রকার পরিণাম গুণ্তুয়ের সংযুক্তভাগের পরিবর্ত্তন হইতে হইয়া থাকে।

এই পরিণামপ্রবাহ স্বাভাবিক হইলেও উহাকে জীব স্বীয় অভিমানের

<sup>\*</sup> Prof. E. W. Mac Bride বলেন "Automatic action is derived from a voluntary action oftentimes repeated." অর্থাৎ কোন কর্ম ইচ্ছাপূর্বক বার বার করিলে তাহা শেবে স্থারনিক কর্মে পরিণত হয়।

66

দারা নিজস্ব করিয়া কোন বিশেষভাবে (দেহাদিরপে) ধারণ ও চালন করে। জল মৃত্তিকাদির যে পরিণাম হইতেছে তাহা বৃক্ষের শরীরে গিয়া একরপে ও মনুষ্যোর শরীরে গিয়া অন্তর্রপে পরিণত হইয়া থাকে। উহাদের ঐ পরিণাম রোধ করা যায় না বটে তবে উহাকে আমরা নিজস্ব করিয়া দেহাদিরপে পরিবর্ত্তিত করি বলিয়া উহা আমাদের কর্মা।

সূ । করণের পরিণামসকলের মধ্যে অস্বাধীন স্বার্ত্সিক পরিণামই ভোগ বা অদৃষ্টফলা চেষ্টা বা পূর্বাধীন স্বার্ক্ষ কর্ম।

বিবরণ—ঐ পরিণাম ইচ্ছার অনধীন বলিয়া ভোগ। দেহধারণের বশে যে ইচ্ছাপূর্বক অবশ্রকার্যা চেপ্তাসকল করিতে হয়, তাহাও ভোগভূত আরন্ধকর্মের উদাহরণ। ভোগভূত ঐ কর্মসকল (হৃৎপিণ্ডাদির ক্রিয়া) জাতি বা দেহ নামক আরন্ধকর্মফলের অন্তর্গত স্থতরাং তাহারা কর্মের ফলভোগবিশেষ।

ভোগ শব্দ ছই অর্থে ব্যবহৃত হয়। (১ম) অস্বাধীন চেষ্টাসমূহ
অর্থাৎ পূর্ব্বসংস্কারের সমাগ্ অধীন যে চেষ্টা তাহাই এই ভোগরূপ কর্মা।
(২য়) পূর্ব্ব সংস্কারবশে যে স্থুও ছঃখভোগ হয় তাহাও ভোগ নামে
কথিত হয়।

টীকা—অন্তঃকরণের যে একর্ত্তির পর আর এক বৃত্তি উঠারপ পরিণাম বরাবর চলিতে থাকে তাহা রোধ করার স্বাধীনতা সাধারণ জীবের নাই বলিয়া উহা ভোগ। সেইরূপ জীবের শৈশব হইতে যৌবন এবং যৌবন হইতে বার্দ্ধকরূপ পরিণাম যাহা তাহার কর্মজনিত তাহাও ভোগ। যে সকল কার্যা আমরা ইচ্ছাপূর্মক করিলেও না করিয়া থাকিতে পারি না তাহা ইচ্ছাপূর্মক অবশ্রকার্যা। মনে কর কেহ কোন দ্রব্য ভোজনের লোভের সম্পূর্ণ অধীন। সে সেই দ্রব্য আহারের জন্ম নানাপ্রকার চেষ্টা করিয়া থাকে। ঐ সকল চেষ্টা, যথা—ঐ দ্রব্যের অনুসন্ধান, আহরণ ইত্যাদি সে ইচ্ছাপূর্ব্যক করিলেও তাহা না করিয়া সে থাকিতে পারে না। দেহধারণের জন্ম প্রাণিদের নিশ্বাদ-প্রশাদ ও আহারাদি কার্যাও এই জাতীয় কর্ম্মের উদাহরণ। কারণ, উহারাও ঐরপ অবশভাবে ক্বত হইয়া থাকে।

প্রথম অধ্যায়। লক্ষণ। স্থ ৪-৫

কর্মের যে জাতি বা দেহ আদি তিন প্রকার ফল হয় তাহা উপক্রমণিকায় (১১প্রঃ দ্রপ্রা) ও পরে বিবৃত হইয়াছে। তন্মধ্যে মনুষ্য, পশু আদি দেহধারণই জাতিরপ কর্মফল। হৎপিণ্ডের ক্রিয়া, আহার্মা পরিপাক করা, নিশ্বাসপ্রধান ইত্যাদি কর্ম লইয়াই সাধারণত জীবের দেহধারণ হয়। পূর্ব পূর্বে স্ক্তরাং অদৃষ্টজন্মের সংস্কারবশেই উহারা রুত হয় বলিয়া স্থাদি ভোগের আয় উহারা পূর্বেকৃত কর্মের ফলভোগ। ঐ কারণেই উহাদেরকে পূর্বাধীন বা অদৃষ্টফলা চেষ্টা বলা হইয়াছে। উহারা যে শুদ্ধ ভোগ নহে কিন্তু ভোগস্বরূপ নৃতন কর্ম্ম তাহা স্মরণ রাথিতে হইবে।

সূত। পুরুষকারের দারা করণসকলের সাহজিক পরিণাম জুত, নিয়মিত অথবা ভিরপথে চালিত হয়।

বিবরণ—প্রবল সংস্থারবশে করণদকলের যে স্থাভাবিক পরিণাম হইতে থাকে পুরুষকার উহার অনুকূল দিকে প্রযুক্ত হইলে ঐ পরিণাম ফত হয় এবং বিপরীত দিকে প্রযুক্ত হইলে উহা অন্তর্রূপ অর্থাৎ ক্ষীণতা-প্রাপ্ত অথবা রুদ্ধ হয়। পরে নৃতন পুরুষকার আদির দারা করণের অন্তর্রূপ পরিণাম হইতে থাকে।

টীকা—পুরুষকারের দারা করণপরিণাম ক্রত হওয়ার উদাহরণ যথা—কেহ যদি বাল্যকাল হইতেই স্বেচ্ছাপূর্বক জরাকারী কর্ম (যেমন অত্যধিক শারীরিক পরিশ্রম ও মানসিক চিস্তা আদি "চিস্তা জরো মন্ত্যাণাং") করিতে থাকে তাহা হইলে করণসকলের পরিণাম ক্রত 20

হইয়া অকালবাদ্ধিকা উপস্থিত হয়। সেইরূপ কেহ যদি বালাকাল হইতেই স্বেচ্ছাপূর্ব্বক স্বাস্থ্যের নিয়মসকল মানিয়া চলে তাহা হইলে পুক্ষকারের দ্বারা তাহার করণপরিণাম নিয়মিত হয়। সেইজন্ম বিলম্বে বাদ্ধিকা আসে। হর্বল ও ক্রম ব্যক্তি যে ব্যায়ামাদির দ্বারা বলিষ্ঠ ও স্বাস্থ্যবান্ হয় তাহা পুক্ষকারের দ্বারা করণপরিণাম ভিন্নপথে চালিত হওয়ার উদাহরণ।

অন্তঃকরণপ্রধান কর্মের এরপ পুরুষকারের দ্বারা পরিবর্ত্তিত হওয়ার উদাহরণ যথা—একজনের প্রবল ক্রোধসংস্কার আছে। তদ্বশে তাহার শরীর মন আদি মধ্যে মধ্যে ক্রিয়া করে। সে উহার কুফল বুঝিয়া উহাকে দমন করার চেষ্টা করিতে লাগিল। তাহাতে তাহার ক্রোধজ ক্রিয়াসকল নিয়মিত হইতে লাগিল। পরে সে আরও বুঝিয়া ও উৎসাহিত হইয়া প্রবল পুরুষকারের সহিত ক্রোধদমনের চেষ্টা করিলে তাহার অন্তঃকরণাদির অক্রোধরূপ পরিণাম ক্রত সিদ্ধ হইবে এবং ক্রোধের মার্গ ত্যাগ করিয়া অক্রোধের মার্গ লইবে অর্থাৎ তাহার মনে পর পর অক্রোধ বৃত্তি উঠিতে থাকিবে। অন্ত উদাহরণ যথা—একজনের সহজ্ঞাত চৌর্যাসংস্কার আছে ও তদ্বশে সে কার্যা করে। পরে বুঝিয়া সে তাহা হইতে বিরত হওয়ার চেষ্টা করিতে লাগিল এবং পুরুষকারের দ্বারা ভিন্নপথে সা্রপ্রথপে চলিত হওয়ার উদাহরণ।

হ ৬। ফলের কালাকুদারে কর্মা দিবিধ—দৃষ্টজন্মবেদনীয় ও অদৃষ্টজন্মবেদনীয়। যে কর্মা বর্তনান জন্মে ক্বত ও যাহার ফল বর্তনান জন্মেই আরু ছয় তাহা দৃষ্টজন্মবেদনীয়, এবং কর্মা যে জন্মে কৃত তাহার ফল যদি অন্ত বা ভবিষাৎ জন্মে আরু হয় তবে তাহা অদৃষ্টজন্মবেদনীয় কর্মা।

বিবরণ—এই ত্ই বিভাগ তাত্ত্বিক বিভাগ নহে।

টীকা—যে কর্মা তীব্রভাবে বা প্রবল উৎসাহের সহিত ক্ষমা, দান অথবা হিংসা, দেব আদি পূর্ব্বিক ক্ষত হয় তাহার ফল তজ্জন্মেই ভোগ হয়। এবিষয়ে উক্ত হইয়াছে—"অত্যংকটৈঃ পুণাপাপৈরিহৈব ফলমগুতে" অর্থাৎ উৎকট পুণা বা পাপ করিলে ইহজন্মেই তাহার ফলভোগ হয়। যে সকল কর্মা তীব্রভাবে আচরিত হয় নাই, তাহাদের ফলভোগ অত্য কোন জন্মে হইতে পারে। কর্ম্মের এই যে ছই প্রকার বিভাগ করা হইয়াছে ইহাদের মধ্যে মূলগত কোন পার্থকা নাই। শীঘ্র বা বিলম্বে ফলভোগ মাত্র কালামুসারে বিভাগ বলিয়া ইহা তাত্ত্বিক বিভাগ নহে। "ক্লেশমূলঃ কর্ম্মাণয়ো দৃষ্টাদৃষ্টজন্মবেদনীয়ঃ" (২০২) এই যোগস্ত্র দ্বিব্য।

সুণ। প্রারন্ধ, ক্রিয়মাণ ও সঞ্চিত এই তিন প্রকারেও কর্ম বিভক্ত হয়। যাহার ফলভোগ আরন্ধ হইরাছে তাহা প্রারন্ধ, যাহা বর্ত্তমান জন্মে কৃত হইতেছে তাহা ক্রিয়মাণ এবং যাহার ফল বর্ত্তমানে আরন্ধ হয় নাই তাহা সঞ্চিত।

বিবরণ— দৃষ্টজনাবেদনীয় ও অদৃষ্টজনাবেদনীয় পূর্ব্বোক্ত এই ছই বিভাগের মধ্যে ইহারাও অন্তর্গত।

টীকা—লোকে যে ইচ্ছাপূর্বক ভাল বা মন্দ কর্ম করে তাহাকে প্রারন্ধ বলে না, কারণ, তাহা পুরুষকার। যে পূর্বকর্মের জাতি, আয়ু ও স্থতঃখভোগরূপ ফল ব্যক্ত হইতেছে তাহাই প্রারন্ধ বা প্রকৃষ্টরূপে আরন্ধ বা ফলবৎ কর্ম। কেহ কেহ মনে করেন প্রারন্ধ কর্ম ভোগ হইয়া গেলে আর নৃতন করিয়া ফলভোগের কিছু থাকে না; কর্ম-ফলভোগ সেইখানেই শেষ হয়। নৃতনকর্মবিরত জীবনুক ব্যক্তির পক্ষে তাহা সম্ভব হইলেও সাধারণ ব্যক্তির পক্ষে তাহা সম্ভব হইলেও সাধারণ ব্যক্তির পক্ষে তাহা সম্ভব নহে। কারণ

জাতি, আয় ইতাাদি পূর্বাকৃত কর্মের ফলস্বরূপ হইলেও উহা ভোগ জাতি, আয় ইতাাদি পূর্বাকৃত কর্মের ফলস্বরূপ হইলেও তাহার করিতে গেলে যে দেহাদির ক্রিয়া হয় তাহা নৃতন কর্মা; এবং তাহার সহিত আরও অনেক নৃতন কর্মা অবগ্রস্তাবী। উহা ভোগ বা পুরুষকার সহিত তুইই হইতে পারে। স্তরাং আরক্ষ কর্মের ফলভোগের সহিত তুইই হইতে পারে। স্তরাং আরক্ষ কর্মের ফলভোগের সহিত পুরুষকার ও ভোগভূত নৃতন কর্মা হইতে থাকে। তাহাদেরও ভবিষাতে পুরুষকার ও ভোগভূত নৃতন কর্মা হইতে থাকে। তাহাদেরও ভবিষাতে পুরুষকার ও ভোগভূত নৃতন কর্মা হইতে থাকে। তাহাদেরও ভবিষাতে কল হয়। পূর্বা কর্মা উহার ফলভোগের পর আর ফলপ্রস্থ না হইলেও ফল হয়। পূর্বা কর্মা নৃতন ফল দেয়।

এবিষয়ের উদাহরণ ষথা—মনে কর কেহ স্বীয় পূর্বজন্মের কর্মফলে একশত বংসর আয়ুর্লাভ করিল। ঐ আয়ু ভোগকালে ভাহার সংএকশত বংসর আয়ুর্লাভ করিয়া কর্ম করিবে। অতএব তাহার
পিগুলি শরীর্ষন্ত্রসকল নূতন করিয়া কর্ম করিবে। অতএব তাহার
একশত বংসর আয়ু ভোগ হইয়া পূর্বকৃত কর্ম অফলপ্রস্ হইলেও সে
এ নূতন কর্মের ফলে নূতন করিয়া আয়ুর্লাভ করিবে।

যোগীরা ঘাঁহারা মানস ও শারীর কর্ম্ম আয়ত করিয়া অভীপ্টকাল 
যাবৎ সমাহিত থাকিতে সমর্থ হইরাছেন তাঁহাদের প্রারক্ষ আদি সমস্ত
কর্ম নপ্ত হয়। কারণ তথন তাঁহাদের জ্ঞানের স্মৃতি চিত্তে সদাকাল
উদিত রাখিবার দামর্থ্য হয় বলিয়া কোন অজ্ঞান বৃত্তি উঠিতে পারে
না। তথন তাঁহারা যে কর্মকে হেয়জ্ঞানে তাাগ করেন তাহার তাাগ
সদাকালের জন্ম হয়। এবিষয়ে উদাহরণ যথা—এরপ অবস্থায় কোন
যোগীর পূর্ব্বসংস্থারবশে 'আমি অমুক দ্রব্য দেখিব' এইরূপ প্রতায় উঠিলে
তিনি তাহা চিত্তবৈর্থার বিম্নকর জানিয়া যদি মনে করেন যে আমি
আর ঐ বৃত্তি চিত্তে উঠিতে দিব না তাহা হইলে তথন তাঁহার মনে ঐ
বিয়াগভাব স্প্রতিষ্ঠিত হইয়া যাইবে। তাহার ফলে ঐ বৃত্তি আর মনে
উঠিবে না, স্তরাং উহাকে আশ্রয় করিয়া যে কর্ম্ম আদি হইত তাহাও
আর হইবে না। এইরূপে তাঁহার সমস্ত প্রারক্ষ, ক্রিয়মাণ ও সঞ্চিত কর্ম্ম

ক্রমশঃ নষ্ট হইতে থাকিবে। এইজন্ম গীতায় উক্ত হইয়াছে "জ্ঞানাগ্নিঃ সর্বাকর্মাণি ভস্মসাৎ কুরুতে তথা।"

সুধ। সুথহঃখরূপ ফলানুদারে কর্ম চতুর্ধা বিভক্ত। সুথফল কর্ম শুরু, চুঃখফল কর্ম রুষ্ণ, মিশ্রফল কর্ম শুরুরুষ্ণ এবং অশুরুারুষ্ণকর্ম সুথহঃথশূতা শান্তিফল।

টীকা—অহিংদা, সত্যাদি যে সকল কর্মের ফল অধিক স্থুথ তাহারা শুক্লকর্ম। উহার বিপরীত হিংদাদি কর্ম যাহার ফল অধিক হঃথ তাহারা ক্রম্ভ কর্ম। দানাদি কর্ম পাপপুণা-মিশ্রিত; কারণ দান করিতে হইলে পূর্ব্বে অন্তের নিকট হইতে গ্রহণ করা বা সঞ্চয় করারূপ পরিগ্রহ করিতেই হইবে। সেইজ্লভ দানাদির ফল স্থুও হঃখমিশ্রিত এবং উহারা মিশ্রকর্ম। মুমুক্ষু যোগীরা চিত্তশাস্তির উদ্দেশ্তে যোগাঙ্গাভ্যাস ও পরবৈরাগ্যাদি যে সকল কর্মের দারা স্থুথহঃথের অতীত শান্তিরূপ অবস্থা লাভ করেন সেইসকল কর্মকে অশুক্লাকৃষ্ণ বলা যায়। শুক্লাদি চারি প্রকার কর্মের বিষয়ে বিস্তৃত আলোচনা পরে ধর্মাধর্ম কর্মের ব্যাখ্যায় দ্রপ্তব্য। এই বিষয়ে যোগস্ত্র যথা—"কর্মাশুক্লাকৃষ্ণং যোগিন স্থিবিধমিতরেযাম্" (৪।৬)।

স্ব। কোন কর্মের ফল দৃষ্টজন্ম ভোগ হয় এবং কোন কর্মের ফল পরে ভোগ হয়। যাহার ফল পরে ভোগ হইবে তাহা সংস্কাররূপে থাকিয়া পরে ব্যক্ত হয়। সেইজন্ম কর্ম-সংস্কারকেও বহুত্বলে কর্ম বলা হয়।

বিবরণ—কার্য্য ও কারণকে এক করিয়া কর্মের সংস্কারকে এইস্থলে কর্ম বলা হয়। সংস্কারের বিষয় পরে দ্রপ্তব্য।

## দিতীয় অধ্যায়। কর্মসংস্কার।

স্ ১০। জ্ঞান ও চেষ্টারাণ ক্রিয়া হইলে তাহার অনুভূতি হয়, সেই অনুভূতি হইতে সঞ্জাত চিত্তগত যে "ছাপ" বা বিশেষত্বের জন্ম তাহা পুনরায় স্বতঃ অথবা সহজে হয়, তাহার নাম সংস্কার। কোন জ্ঞান বা চেষ্টা হইলে তাহার সবিশেষ যে অন্তর্কোধ হয় তাহা 'অনুভূতি'। করণ-গত ঘটনার বোধ বা করণগতবোধ অনুভূতির লক্ষণ।

বিবরণ—প্রত্যেক কর্মের ছাপ অন্তঃকরণের ধারিণীশক্তির দারা অপরিদৃষ্টভাবে বা অলক্ষ্যভাবে ধরা থাকে। যেমন শব্দাদি ক্রিয়া স্কু হইয়া অলক্ষা হয় সেইরূপ কোন অনুভূতি হইলে তাহা স্কু বা অপরিদৃষ্টভাবে থাকে, কারণ "নাহভাবে। বিভাতে সভঃ"। এইরূপ স্ক্রক্রিরারপে থাকার নামই সংস্কার। সংস্কার স্ক্রক্রিয়া বলিয়া তাহার স্ফুট অনুভব হয় না। অন্তঃকরণের জ্ঞান, ইচ্ছাদি ক্রিয়ার ভাষ শরীরের হস্তপদচালনাদি সমস্ত ক্রিয়ারই অনুভূতি হয় ও তাহাতে সংস্কার হয়। অর্থাৎ জ্ঞানের সংস্কার ও ক্রিয়ার সংস্কার এই হুই প্রকার সংস্কারই হুইয়া থাকে। জ্ঞান ও ক্রিয়ার প্রাধান্ত দেখিয়া সংস্কারের ঐরপ বিভাগ করা হইয়া থাকে বটে তবে ঐ ছইই পরস্পর মিলিত থাকে বলিয়া প্রায়ই মিলিত সংস্কার হয়। বেমন ইচ্ছা করিয়া চেপ্তা করিলে তাহার সংস্কার হয়, তেমনি কোনও অপরিদৃষ্ট চেষ্টা হইলে (যেমন প্রাণের কার্য্যের) তাহার অনুভব হইতে এবং সুথহঃথের অনুভব হইতেও সংস্কার হয়। অনুভূত বিষয়মাত্রেরই সংস্কার হয় বলিয়া স্থৃতিরূপ অনুভবেরও সংস্কার इहेग्रा थारक।

টীকা—প্রত্যেক ক্রিয়ার যে সংস্কার হয় তাহা নিম্নলিখিত উদাহরণ হইতে বুঝা যাইবে। মনে কর একটী বুক্ষ দেখিলে। পরে চক্ষু বুজিয়া সেই বৃক্ষ চিন্তা করিতে লাগিলে। ইহাতে প্রমাণ হয় যে বৃক্ষ দেথিবার পর অন্তরে সেই বৃক্ষের অনুরূপভাব ধৃত হইয়া থাকে। তাহাকে বিষয় করিয়াই চিন্তা হইতে থাকে, কারণ নির্কিষয় জ্ঞান হইতে পারে না। সব জ্ঞানের জন্মই জ্ঞানশক্তি ও বিষয় এই চই থাকা আবশ্যক।

ক্রিয়ার সংস্কারের উদাহরণ যথা—বালকেরা যথন প্রথম লিখিতে শিথে তথন হস্তকে লেথারূপ বিশেষভাবে পুনঃ পুনঃ চালনা করে ও তাহাতে তাহার লিখিবার সংস্কার হইতে থাকে। তাহার ফলে হস্তের ক্রিয়া সহজে হয়। এইরূপ শরীরধারণাদি প্রাণের কার্য্যেরও সংস্কার হয়। তাহাও ক্রিয়াসংস্কারের উদাহরণ।

ক্রিয়ার সাহায্যেই ক্রিয়া সহজে হইতে পারে। সংস্থার স্কল অন্তঃকরণের স্থল্ম জ্ঞানজনক ও চেষ্টাজনক ক্রিয়াস্বরূপ বলিয়াই তাহাদের সহায়তায় মনের অনুরূপ ক্রিয়া পুনরায় সহজে হয়। ক্রিয়া বিপরীত ক্রিয়ার ঘারা অভিভূত হইয়া থাকে বলিয়া সংস্কারও বিপরীত সংস্কারের দারা নাশপ্রাপ্ত হয়। যথা ক্রোধের সংস্কার অক্রোধের সংস্কারের দারা নাশপ্রাপ্ত হইয়া থাকে। তবে ঠিক বিক্রদ্ধ সংস্কার না হইলে তভারা नांग रुप्र ना : ८यमन ८क्नारधन मःस्वात पारनत मःस्वारतत वांना नांगांथांथ হয় না। বালকে যথন প্রথমে লিখিতে বা পড়িতে শিথে তথন ২৪ঘণ্টার মধ্যে সে হয়ত ২।৩ ঘণ্টা মাত্র ঐ কার্য্য করে। কিন্তু দিবদের অবশিষ্ঠ সময় সে এরূপ কার্যা করে না যাহাতে ঠিক উহার বিপরীত সংস্কার সঞ্চিত হয়। দেই কারণে তাহার ঐ লেথাপড়ার সংস্কার সঞ্চিত হইয়া ক্রমশ বর্দ্ধিত হইতে থাকে। ঐ একই কারণে যাঁহারা প্রতিদিন দিবসের কতক অংশ ধর্ম্মসাধনে ব্যাপৃত থাকেন তাঁহারা যদি অবশিষ্ট সময়ে উহা অভিভূত হইতে পারে এরপ বিরুদ্ধকার্য্য না করেন তবে তাঁহাদের ঐ ধর্মসংস্কার ক্রমশই বর্দ্ধিত হইতে থাকে এবং ঐরূপ ক্ষেত্রে এই শঙ্কা বার্থ যে অর সময় ধর্মাচরণ করা হইতেছে এবং অবশিষ্ট সময় অন্তকাজে কাটিতেছে বলিয়া ঐ ধর্মকর্মের কোন ফল হইবে না। এবিষয়ে যোগভাষো (১০) উক্ত হইয়াছে যে ক্লিষ্ট বা অবিদ্যাদি অজ্ঞানমূলক নানা বুত্তির মধ্যে উৎপন্ন হইলেও অন্ধকার গৃহে গবাক্ষাগত আলোকের স্তাম অক্লিষ্টা বা জ্ঞানমূলক বৃত্তি পৃথক্রপে থাকে এবং অক্লিষ্ট বৃত্তি হইতে সংস্কার এবং তাহা হইতে পুনরায় তদমূরপ বৃত্তি—এইরপে ক্রমশঃ অক্লিষ্টবৃত্তি বর্দ্ধিত হইয়া পরে ক্লেশপ্রবাহ কৃদ্ধ করিতে পারে।

জীব পূর্বজনাজিত নানারপ সংস্থার লইয়া জনায় বলিয়া তাহাদের
মধ্যে জনাকাল হইতেই নানারপ ভেদ দেখা যায়। কাহারও বাল্যকাল
হইতেই চৌর্যোর সংস্থার কাহারও বা ধর্মের সংস্থার সহজেই ফুটিয়া
বাহির হয় দেখা যায়। প্রথম হইতেই ঐরপ ভেদ পূর্বজন্মের সংস্থারের
ফলেই হইয়া থাকে।

সংস্থারসকল কালব্যাপীরূপে পর পর ক্ষণে মনে সঞ্চিত থাকিলেও

যথন তাহাদের শ্বৃতি উঠে তথন এক প্রকারের অনেক সংস্থার যেন এক

হইয়া উঠে। বিভিন্ন সময়ের সঞ্চিত বহু ক্রোধের সংস্থারসকল উপযুক্তকারণ পাইলে একত্রে এক প্রবল ক্রোধসংস্থাররূপে উঠিতে পারে।

সংস্থার সঞ্চয়ের পর বহুকাল গত হইলেও শ্বৃতি উঠিতে পুনরায় ততকাল

লাগে না কিন্তু অনন্তরের ন্যার বা ক্ষণমাত্রেই উঠে। শ্বৃতি উঠাইবার

চেপ্তা অনেকক্ষণ ধরিয়া করিতে হইতে পারে কিন্তু তাহা ক্ষণমাত্রেই

ঘটে। তন্মধ্যে ব্যবধানভূত যে অন্সসংস্থার আছে তাহাতে শ্বরণের

ব্যবধান হয় না। শ্বৃতি উঠিবার সময় সদৃশসংস্থারসকল মিলিত হইয়া

উঠে, তাহাতেই সংস্থার প্রবল বা অপ্রবল হইয়া প্রকাশিত হয়। "জাতি

দেশকাল ব্যবহিতানামপি আনন্তর্যাং শ্বৃতিসংস্থারয়োরেকর্মপন্থাৎ" (৪।৯)

এই যোগস্ত্র ক্রইব্য।

সূ ১১। সমস্ত অনুভূত বিষয়ই সংস্কারক্রপে থাকে বলিয়া পরে তাহাদের স্মরণ হয়। বিশ্বতির কারণ ঘটিলে কোন কোন স্থলে স্মরণ হয় না।

বিবরণ—সংস্কারের বুদ্ধ বা জ্ঞাতভারই স্মৃতি। সংস্কার থাকিলেই স্মৃতি উঠিয়া থাকে তবে বিস্মৃতির কারণ ঘটলে যে স্মৃতি উঠে না তাহা ঐ নিয়মের অপবাদ। বিস্মৃতির কারণ যথা—(১) অনুভবের অতীব্রতা, (২) দীর্ঘ কাল, (৩) অবস্থান্তর পরিণাম, (৪) বোধের বা জাননশক্তির অনির্মালতা, (৫) উপলক্ষণের অভাব।

বিশ্বতির কারণ না থাকিলে অর্থাৎ তীব্র অন্তব্য, স্বল্লকাল, সদৃশচিত্তাবস্থা, সমাধিনির্মালবাধ এবং উপলক্ষণ এই সকলের এক বা বহু
কারণ বিভামান থাকিলে সমস্ত অন্তর্নিহিত বিষয়ের শ্বরণ হইতে পারে।
সংস্কারাধান যথন চিত্তের স্বভাব তখন সমস্ত অন্তত্বেরই সংস্কার হয় এবং
কারণ পাইলে (যেমন মরণকালে) শ্বতিরূপে উঠিতে পারে (২৪ স্ত্র
দ্বীরা)।

টীকা—কোন বিষয় তীব্ররূপে অনুভূত না হইলে তাহার পুনঃম্মরণ যে সহজে হয় না ইহা সহজেই বুঝা যায়। সেইরূপ দীর্ঘকালের বাবধান ঘটলে মধ্যে অনেক সংস্কার জমিয়া যায় বলিয়া কোন কোন ঘটনার বা অবস্থার পরে স্মরণ হয় না। যথা শৈশবের অনেক অনুভূত বিষয় বার্দ্ধকো মনে আদে না। বিস্মৃতির আর এক কারণ চিত্তের অথবা শরীরের এবং চিত্তের উভয়েরই অবস্থান্তর পরিণাম। স্থাবস্থায় চিত্তের একরূপ কার্যা হইতে থাকে যাহা জাগ্রত অবস্থায় অনেকসময়ে চেষ্টা করিয়াও ঠিক স্মরণ হয় না। কিন্তু পরে পুনরায় স্থাব উহার স্মৃতি উঠিয়া এসকল বিষয় লইয়া পুনরায় মনঃকার্যা চলিতে থাকে—এইরূপ কথনও কথনও ঘটতে

দ্বিতীর অধ্যায়। কর্ম্মশংস্কার। স্থ ১১-১২

এবিষয়ে তৃতীয় পরিশিষ্টের দশম প্রকরণে Sir Oliver Lodgeএর উক্তি দ্রষ্টব্য।

সমাধির দারা চিত্ত হৈথ্য হইলে বৃদ্ধির বা জ্ঞানশক্তির চরম উৎকর্ষ হয়। তাহাতে চিত্তের স্ক্লাতিস্ক্ষক্রিয়ারও জ্ঞান হইতে পারে। স্থতরাং চিত্তে যত কিছু সংস্কার আছে সকলেরই ঐ অবস্থায় উপলব্ধি হইতে পারে। ইহা যোগশাস্ত্রে প্রসিদ্ধ আছে।

সূ ১২। জীব অনাদি বলিয়া সংস্কারও অনাদি। সংস্কার দ্বিবিধ—
স্বৃতিফল এবং জাতি, আয়ু ও ভোগ-ফল বা ত্রিবিপাক।

বিবরণ—যে সংস্কার কেবল পরে নিজের অনুরূপ স্মৃতি উৎপাদন করে তাহা স্মৃতিফল, আর যাহা অভিসংস্কৃত করণশক্তিস্বরূপ হইরা থাকে ও পরে চেষ্টারূপে পরিণত হইয়া করণবর্গের প্রকৃতির অল্লাধিক পরিবর্ত্তন করে তাহাই ত্রিবিপাক।

স্থৃতিফল সংস্কারের নাম বাসনা। জাতি, আয়ু ও ভোগ এই ত্রিবিধ কর্মফলের অনুভব হইতে উহা হয়। ত্রিবিপাক সংস্কারের নাম কর্মাশায়। পুরুষকার ও ভোগভূত কর্ম এই উভয়ই ত্রিবিপাক।

টীকা—দ্রষ্টা ও দৃশ্যের অনাদি সংযোগহেতু জীব অনাদি। ইহা উপক্রমণিকায় নবম প্রাক্তরণে দেখান হইরাছে। অনাদিকাল হইতে জীব অসংখ্য জন্মপরম্পরা গ্রহণ করিয়া আসিতেছে। ঐ সকল জন্মের অহভবজাত সংস্কার সকলও অনাদি। সেই অনাদি সংস্কারসকলের মধ্যে কতকগুলি কোন এক বিশেষ জন্মে অভিবাক্ত হইয়া কিরূপে ফলপ্রস্থ হয় তাহার সবিশেষ বিবরণ বাসনা ও কর্মাশ্রের ব্যাখ্যায় পরে বিবৃত হইবে।

দেখা যায়। চিত্তের সদৃশ অবস্থাপ্রাপ্তি উহার কারণ। উৎস্বপ্ন (বা Somnambulistic) অবস্থায় লোকে যে কাজ করে পরে ঐরপ অবস্থায় অনেক সময় ঠিক সেইরূপ কাজ করিয়া থাকে। ইহা সদৃশ চিত্তাবস্থায় স্মৃতি উঠার উদাহরণ। হঠাৎ বহুপূর্ব্বের কোন ঘটনা স্মরণ হওয়াও এইরূপ সদৃশ চিত্তাবস্থা হইতে হয়। কারণ উপলক্ষণাদি না থাকিলে কেন হঠাৎ স্মৃতি উঠিবে ?

বর্ত্তমান জন্মে পূর্ব্ব জন্মের ঘটনার স্মরণ হয় না ইহাতে অনেকেই পূর্বজন্ম সম্বন্ধে সংশয় করেন। কিন্তু তত্ত্ত্বে বক্তব্য যে, যে কারণে শৈশব অবস্থার নানাবিধ ঘটনা বান্ধিকো অনেকাংশে বিশ্বত হওয়া যায় এবং জীবনের অন্তান্ত অনেক ঘটনাও পরে মনে থাকে না, সেই একই কারণ এইস্থলে প্রবলভাবে বর্ত্তমান বলিয়া (অর্থাৎ নূতন মস্তিকাদি গঠিত হওয়াতে ও তাহাতে পূর্ব মস্তিক্ষের ক্রিয়াপ্রণালী সহজ হয় না বলিয়া) পূর্বজন্মের বিশেষ ঘটনা সকলের প্রায় সম্পূর্ণ বিশ্বতি ঘটে। অন্তঃকরণের ও তৎসহ শরীরেরও প্রবল অবস্থান্তরতাপ্রাপ্তি এই প্রকার বিস্থৃতির প্রধান হেতু। তুইজন্মের মধ্যে যে দীর্ঘ কালের ব্যবধান ঘটে তাহাও ঐ বিশ্বতির অন্ত এক হেতু হইতে পারে। ছই মানবজন্মের মধ্যে অন্তঃকরণের অবস্থান্তরতাপ্রাপ্তি মানব ও পশু জন্মের তুলনায় থুব বেশী হয় না ব্লিয়া পূর্বজন্মের অনেক সংস্কার ঐ স্থলে পরজন্ম সহজেই কৃটিয়া উঠিতে পারে। তাহাতেই পূর্বজন্ম লোকে যে সকল কাজ অধিক করিরাছে পরে সদৃশ জন্ম সেই জাতীয় কাজ সহজেই করিতে পারে। কোন কোন স্থলে বিশেষ কথাও স্মরণ করিতে পারে।

উপলক্ষণের হারাও অনেকস্থলে বিশ্বত ঘটনার শ্বৃতি উঠিয়া থাকে।
এমন কি কোন কোন ক্ষেত্রে উপলক্ষণের হারা পূর্বজন্মের বিশেষ
ঘটনার শ্বৃতি উঠিয়াছে ইহা অনেকেই লিপিবদ্ধ করিয়া গিয়াছেন।

## তৃতীয় অধ্যায়। বাসনা বা আশয়।

0.3

সু ১৩। কর্মাফল ভোগের যে সংস্কার হয়—যাহা হইতে তাহার স্মৃতি-মাত্র উঠে তাদৃশ সংস্কারের নাম বাসনা অর্থাৎ বাসনা কেবল স্মৃতিফলা। সেই স্মৃতিকে আশ্রয় করিয়া নৃতন কর্মাফলের অভিব্যক্তি ও নৃতন কর্ম্ম হয়।

বিবরণ—বাসনা হইতে কেবল স্থেতঃথাদি পূর্বান্তভবের স্মরণ হয়।
বেমন স্থভোগ হইতে স্থবাসনা। তাহা হইতে নূতন কোন স্থারূপ
ফল হয় না, কেবল সেই পূর্বস্থের স্মরণমাত্র হয়। সেই স্থাস্থৃতি
হইতে রাগপূর্বক কর্মানুষ্ঠান হয়। আর সেই স্থাময় চিত্ত প্রকৃতিকে
অবলম্বন করিয়া নূতন স্থারূপ কর্মফলও অভিব্যক্ত হয়। অতএব বাসনা
কেবল স্থৃতিফলা তাহা জাতি, আয়ু ও ভোগরূপ ত্রিফল নহে।

টীকা—অনুকৃল বেদনা বা অনুভব হইতে সুথ এবং প্রতিকূল বেদনা বা অনুভব হইতে ছংথ হয়। যে কাজ করিতে অপেক্ষাকৃত অন্ন বাধা পাওয়া যায় তাহাই অনুকূল বা সুথকর এবং উহার বিপরীত চেষ্টা ছংথকর। যে কাজ আমরা অনেকবার করি তাহার সংস্কারবদ্যে পরে সেই কাজ অপেক্ষাকৃত অন্নচেষ্টায় করিতে পারি। সেই কাজের স্মৃতি উঠিয়া আমাদের প্রবৃত্তিকে সহজে সেইদিকে চলিতে দেয়। তাহাতেই সুথবোধ হয়। সুথবোধ হইলে তাহাতে রাগ বা আসক্তি হয় এবং তাহার ফলে পরে সেইদিকে প্রবৃত্তি বা চেষ্টা হয়। সেই চেষ্টাবিশেষের লারা নৃতন সুখবেদনা হয়। এইরূপে বাসনারূপ পূর্বসংস্কার পরে স্থব্ধ ভাগের হেতু হয়। সেইরূপ ছংখবোধেরও বাসনারূপ সংস্কার মন্দে থাকে। তাহাতে কোন কাজ অধিক আয়াসের সহিত বা বেশী বাধা অতিক্রম করিয়া করিতে বে ছংখবোধ হইয়াছে তাহার স্মৃতি মনে উঠে। তাহার ফলে মন সেদিকে চেষ্টা করিতে চাহে না বা ছংখবোধ করে।

সুথ বা ছঃথবোধের শৃতি উঠিয়া তাহা হইতে যদি কাহারও নৃতন করিয়া সুথ বা ছঃথ অনুভব হয় তবে ব্ঝিতে হইবে যে উহাতে কেবল শৃতি উঠা বাতীত আরও কিছু নৃতন কর্ম্ম হইল, যাহার ফলে ঐরপ নৃতন সুথ বা ছঃথভোগ হইল। বাসনা হইতে কেবল পূর্বের শৃতিমাত্র উঠিল, অন্য যাহা হইল তাহা নৃতন কর্ম।

একটু চিন্তা করিলেই ব্ঝিতে পারা যায় যে আমাদের স্থতঃখাদি যে কোন প্রকার কর্মফলভোগ পূর্বিশৃতির সাহায্য বাতীত হয় না। এরূপ পূর্বশৃতি না থাকিলে কোন কর্মের দিকেই আমাদের রাগ বা দ্বেরূপ কোন প্রন্তিই জ্মিত না।

স্থভোগ নানা প্রকারের হইয়া থাকে বলিয়া স্থথবাদনাও নানা প্রকারের আছে। ভাল শব্দ শুনিয়া একপ্রকার স্থথ হয়, স্থলর দৃশ্র দেখিয়া অন্ত একপ্রকার স্থথবোধ হয়, দেইরূপ স্থাদ ও স্থান হইতে ভিন্ন ভিন্ন প্রকারের স্থথ হইয়া থাকে। আবার উহাদের মধ্যেও নানা অবান্তর ভেদ আছে। ইহাদের মধ্যে কোন একপ্রকার স্থথবাদনা ভিন্নপ্রকার স্থাবোধের হেতু হইতে পারে না, স্বান্থগুণ স্থাবেই হেতু হইতে পারে। তুঃথ সম্বন্ধেও ঐরূপ ব্ঝিতে হইবে।

স্থতঃথবাসনার ভাষ দৈবনারকাদি জাতির এবং সেই সেই শরীর-ধারণের যে কাল বা আয়ু, তাহার বোধেরও বাসনা মনে সঞ্চিত থাকে। এবিষয় পরে দ্রষ্টব্য।

স্থ ১৪। বাসনা মূলতঃ ত্রিবিধ—ভোগবাসনা, জাতিবাসনা ও আয়ুর্কাসনা। অর্থাৎ কর্মফল ত্রিবিধ বলিয়া তাহার অনুভূতির সংস্কারও ত্রিবিধ।

স্থিত। ভোগবাসনা দ্বিবিধ—স্থিবাসনা ও হঃথবাসনা। বিবরণ—স্থি বা হঃথ-শূন্ত একপ্রকার বেদনা বা অনুভব আছে তাহা ইষ্ট হইলে স্থের অন্তর্গত এবং অনিষ্ট হইলে ছঃথের অন্তর্গত। বেমন স্বাস্থ্য ও মোহ। সাধারণ স্বস্থ অবস্থায় ক্ষুট স্থেছঃথবোধ হয় না কিন্তু তাহা ইষ্ট। মোহে স্থেছঃথবোধ না হইলেও তাহা অনিষ্ট।

স্থান জাতিবাদনা সূলতঃ পঞ্চিধ:—দৈব, নারক, মানব, তৈর্ঘ্যক ও ওদ্তিদ। ঐ সকল দেহধারণ হইলে দেই দেহের সমস্ত করণপ্রকৃতিগত সকলপ্রকার বিশেষের যে অনুভব হয় তাহার সংস্থারই জাতিবাদনা।

টীকা—জাতিবাসনা সূলতঃ পঞ্চিবধ হইলেও প্রত্যেক জাতির মধ্যে যে নানাপ্রকারের ভিন্নরপ দেহধারণ হইয়াছে সেই সকলেরও পৃথক্ বাসনা আছে। যথা—উদ্ভিদ্রপ জাতিবাসনার মধ্যে শৈবাল হইতে বনস্পতি পর্যান্ত নানাপ্রকার দেহধারণের বাসনা আছে। মহন্য, দেবতাদির মধ্যেও এরূপ। সাধারণত একজন্মে একপ্রকার জাতিবাসনাই উদ্বৃদ্ধ হয়, তবে কোন কোন ক্ষেত্রে প্রবল কারণবশতঃ এক জন্মেই ভিন্নপ্রকার জাতিবাসনা অভিব্যক্ত হইতে পারে এরূপ কথাও প্রাচীনশাস্ত্রে পাওয়া যায়।

স্থা আযুর্বাসনা আকল্প হইতে ক্রণমাত্র দেহস্থিতিকালের অনুভূতিজাত অসংখ্যপ্রকার।

বিবরণ— যতকাল কোন দেহ থাকে তাহার নাম আয়ু। দেহ থাকা অর্থে কর্মাশয়ের কর্মণ্ড চলিতে থাকা। তাহা নানাপ্রকার কারণে অল্লাধিক কাল থাকে। সেই সমস্তের অনুভূতিজাত সংস্কারই আয়ুর্ব্বাসনা। অতএব দেহীর স্ব্রপ্রকার আয়ুর্লাভের সংস্কার আছে।

স্থান মন অনাদি বলিয়া বাসনাসকল অনাদি। তাহারা সেই কারণে অসংখ্যা স্থান্তরাং মানব, পশু আদি সর্বপ্রকার জন্মের বাসনা সুদাই সর্বপ্রাণীতে বিভাগন আছে। বিবরণ—অমের কালের অসংখ্য দেহাদির অনুভব হইতে জাত অসংখ্য বাসনা বর্ত্তমান আছে। তাহাতে ভাহারা সম্পিণ্ডিতবৎ আছে মনে হয়, কিন্তু প্রত্যেক জাতির ও প্রত্যেক ব্যক্তির বাসনা সব পৃথক্ আছে। অর্থাৎ মনুযাজাতির বাসনা অসংখ্য মানবদেহের এবং গো আদি জাতির বাসনা অসংখ্য গবাদি দেহের অনুভবজাত বাসনার সমষ্টিমাত্র। যথন সমস্ত সংস্কারই অভিব্যক্ত হইতে পারে তথন তাহাদের পৃথক্ সত্তা আছে বলিতে হইবে।

টীকা—অনাদিকাল হইতে যে জন্মপ্রবাহ চলিয়া আদিতেছে তাহাতে ষে যে জাতি, আয়ু ও ভোগরূপ কর্ম-বিপাক অনুভূত হইয়াছে তজ্জনিত সংস্কারস্বরূপ বাসনাও স্থৃতরাং অনাদি এবং অসংখ্য। অনাদিবাসনা-যুক্ত চিত্তকে যোগভাষ্যকার নানাগ্রন্থিযুক্ত মংস্তজালের সহিত তুলনা করিয়াছেন। অন্তঃকরণে নিহিত এই অশেষপ্রকার বাসনার অন্ত এক স্থান বৃষ্টাস্ত একটা গ্রন্থ। মনে কর উহাতে সহস্র পৃষ্ঠা আছে। কিন্তু যথন উহা বন্ধ থাকে তখন সমস্ত একত্র পিণ্ডীভূত হইয়া নিরেট দ্রবা থাকে। আবার যথন উহা কোন স্থানে খোলা যায় তথন বিচিত্র লেখা-যুক্ত পৃষ্ঠদ্বয় প্রকাশিত হয়। এই স্থলে খোলা ক্রিয়া নিমিত। অসংখ্য বাসনাও এক্লপ পিণ্ডীভূত (কিন্তু পৃথক্ভাবে) আছে ও তাহারা কোন একটা উপযোগী কর্মাশয়ের বারা অভিবাক্ত হয়। ইহা নৃতন অভিবাক্তি নহে কিন্তু পূর্ব্বাভিব্যক্তির পুনরভিব্যক্তি। যদি কেহ মানবজীবনে পশুর খায় কর্ম্ম অত্যধিক করে (অবশ্য পশুশরীরের সমস্তকার্যা মানবশরীরের দারা হইবার নহে, তবে প্রধান প্রধান পাশবিক কর্ম মানব করিতে পারে) তাহা হইলে দেই কর্মের দ্বারা উক্ত অসংখ্যপ্রকার বাসনার মধ্যে কোনও এক পশুবাসনা ( যাহা তাহার আচরিত কর্ম্মের সর্বাপেকা উপযোগী তাহা ) অভিব্যক্ত হয়। তথন সেই বাসনাকে আশ্রয় করিয়া পশুজন গ্রহণ ও তদমুরূপ কর্মফল ভোপ হয়, নচেৎ মানবশরীরধারণের সংস্থার হইতে কদাপি পশুশরীর হওয়া সম্ভব নহে। পশুবাসনা থাকাতেই উহা সম্ভব হয়।

বছপূর্বে অনুভূত সংস্কারের শ্বৃতি অব্যবহিতের ভার উঠে বলিয়া, অর্থাৎ তাহা যতকাল পূর্বে অনুভূত হইয়াছিল পুনরায় উঠিতে ততকাল লাগে না বলিয়া, বাসনাসকল উপযুক্ত নিমিত্তবশত ক্ষণমাত্রেই উঠিয়া থাকে। এ বিষয়ে "জাতিদেশকালব্যবহিতানামপাানন্তর্যাং শ্বৃতিসংস্কারয়োরেকরূপত্বাং" (৪।৯) এই যোগস্ত্র ও তাহার ভাষ্য দ্রষ্টব্য। যোগভাষ্যকার নিমন্থ উদাহরণ দিয়া ইহা বুঝাইয়াছেন। বিড়ালজন্মের বাসনা, মধ্যে অভান্য নানারূপ জন্ম এবং দেশ ও কালের ঘারা ব্যবহিত হইলেও যথন তাহা উপযুক্ত কর্ম্মের ঘারা অভিবাক্ত হইবে তথন মধ্যের প্রস্কল নানারূপ সংস্কারের শ্বৃতি না উঠিয়া উহা অব্যবহিতের ভায় উঠিবে। সেইরূপ শত পশুজন্ম ব্যবধান থাকিলেও পুনশ্চ মানুষ্বাসনা অব্যবহিতের ভায় উদিত হয় (অবশ্ব উপযুক্ত কর্ম্মাণয় থাকা চাই)।

সকলপ্রকার জাতিবাসনা \* যেমন আমাদের সকলের মনে আছে সেইরূপ প্রত্যেক জাতি অনুসারে বিশেষ বিশেষ প্রকার স্থাতঃথ এবং আয়ুর্ভোগের বাসনাও সঞ্চিত আছে। প্রাণী স্বীয় কর্ম্মবশে কোন এক দেহ বা জ্বাতি গ্রহণ করিয়া তাহাতে যে স্থ বা ছঃখ ভোগ করে তাহা দেই জ্বাতির উপযোগী স্থথ বা ছঃখবাসনার দ্বারা আকারিত হইয়াই হয়। যেমন কুকুরের চাটিয়া স্থথ হয়। কিন্তু মনুষ্যের অন্তর্গণে হয়। যদি কেহ কর্ম্মের ফলে কুকুরজন্ম গ্রহণ করে এবং মানুষজীবনের কোন পুণ্য কর্মাফলে ধদি কুকুরজীবনে তাহার স্থথ হয় তবে সে তাহা কুকুর-প্রণালীতেই ভোগ করিবে।

কর্মাশয় আমাদের জন্মগ্রহণের মুখা হেতু হইলেও বাদনা উহার গৌণহেতু। এই বাদনার আশ্রয় সাধিকার বা গুণ-প্রবৃত্তিযুক্ত চিত্ত। বিবেক খ্যাতির দ্বারা অধিকার দমাপ্ত হইলে বা নিবৃত্তির অভিমুখ হইলে দেই চিত্তে বিবেকপ্রভায়মাত্র থাকে, স্থভরাং অজ্ঞানবাদনা থাকিতে পারে না। অর্থাৎ যখন কেবল 'পুরুষ চিত্রাপ' এইরূপ পুরুষাকার প্রভায় হয় তখন 'আমি মহুষা', 'আমি গো' এইরূপ স্মৃতি উঠা অসম্ভব বলিয়া প্রমব বাদনা বিনম্ভ হয়। কারণ তাহারা আর দেই দকল অজ্ঞানমূলক স্মৃতিকে জন্মাইতে পারে না। সমাপ্তাধিকার চিত্তে এইরূপে দকল বাদনা বিনম্ভ হইলে জন্মপরম্পরাও কৃদ্ধ হয়।

### চতুর্থ অধ্যায়। কর্মাশয়।

স্থ ১৯। কর্মাণক্তি করণসকলের স্বাভাবিক ধর্ম। কোন জন্মে আচরিত কর্মা হইতে যে সংস্কার হয়, সেই সংস্কারযুক্ত কর্মাণক্তি বা করণশক্তিই প্রধানত পরজন্মের কর্মাশয়।

বিবরণ—কর্মাশয় ও বাসনার ভেদ উত্তমরূপে বিবেচা। শুদ কর্মশক্তিই কর্মাশয় নছে। উহা স্বাভাবিক আছে। প্রত্যেক জন্মে

<sup>\*</sup> তবে সমাধিদিদ্ধ অবস্থার বাসনা সাধারণ জীবের অন্তঃকরণে থাকিতে পারে না। সমাধি কাহারও প্রকল্মে অনুভূত হয় নাই কারণ সমাধিদিদ্ধ হইলে আর জন্মগ্রহণই হয় না। শাস্তে আছে "বিনিস্পরসমাধিস্ত মৃক্তিং তত্ত্বের জন্মনি। প্রাপ্তাতি যোগী যোগাগ্রিকস্কর্ক করিছিল ।" অর্থাৎ সমাধিদিদ্ধ হইলে দেই জন্মেই মৃক্তি হইয়া থাকে। অত এব যোগজদিদ্ধতিত পূর্বে কোনও বাসনার কলে হয় না। তাহা অনাশয় অর্থাৎ বাসনাজাতও নহে এবং বাসনার সংগ্রাহকও নহে। "তত্র ধ্যানজন্মনাশয়ন্" (৪)৬) এই যোগস্ত্র ম্রষ্ট্রা।

আচরিত নৃতন কর্ম্মণংস্কারের দারা অভিসংস্কৃত করণশক্তিই কর্মাশয়।
মনের কার্যা, ইন্দ্রিয়ের কার্যা ও দেহধারণের কার্যা এই সমস্ত কর্মা হইতে
ফুইপ্রকার অনুভব হয়। প্রথম, কর্মাজনিত শরীরাদির অভ্যন্তরন্থ ক্রিয়ার
অনুভব ও দিতীয়, তজ্জনিত স্থহঃথের অনুভব। প্রথম প্রকারের
অনুভবজাত সংস্কার কর্মাশয় ও দিতীয় প্রকারের অনুভবজাত সংস্কার
বাসনা।

টীকা—করণসকলের কার্য্য হইলে তাহা হইতে যে সংস্কার হয়, যাহা ঐ করণশক্তিসমূহে থাকে এবং যাহা হইতে ঐ সকল কর্ম্ম পুনরায় হইতে থাকে, তাদৃশ সংস্কারযুক্ত কর্মশক্তিই কর্ম্মণয়।

কৈশন এক জন্ম পূর্বাহরপ বা নৃতন কিছু কর্ম করিলে তলারা ষে
কর্মাসংস্কার হয়, তাহা হইতে পরে তদহরপ কর্ম হইতে থাকে। যেমন
এক মানবশরীর। উহার সমস্ত যন্ত্রের কর্ম হইতে শরীরধারণ হয়।
কোন এক মানবজন্ম নৃতন যে সমস্ত কর্ম করা হয় তাহাদের সংস্কারে
করণশক্তিসকল সংস্কৃত হইয়া থাকে। তল্বারা পরে সেই সংস্কারাহ্রপ
কর্ম হইতে থাকে তবে প্রত্যেক জন্মেই কিছু নৃতন কর্মাসংস্কার সঞ্চিত
হয় বলিয়া পূর্ব হইতে কিছু ভিন্ন শরীরধারণ হয়। শরীরধারণের
হেতুভূত সংস্কার কর্মাশয়রপে থাকে।

কর্মান্তর কর্মান্য ও বাসনা এই তিনের পরস্পর সম্বন্ধ ও প্রভেদ নিমের দৃষ্টান্ত হইতে বুঝা যাইবে। জল যেন কর্মান্তি, উহা ঘট, কলস আদিতে রাখিলে যে তদাকার প্রাপ্ত হয় সেই ঘটাকার কলসাকার জলই কর্মান্য। আর ঘট, কলস আদি—যাহার দারা জল আকারিত হয়, তাহা বাসনা। বাসনা যেন ছাঁচের মত, কর্মান্য সেই ছাঁচে আকারিত জ্ব-ধাতুর মত, আর কর্মান্তি যেন ঐ জ্বধাতু। বাসনা যেন পথ ও কর্মান্য তাহাতে যান্ত্ররপ। বাসনার দারা শ্রীর্যজ্বের আকার- প্রকার সংঘটিত হয় এবং কর্মাশয়রূপ শক্তীভূত সংস্কার হইতে সেই আকার অনুসারে যন্ত্রাদির নির্মাণ, বর্দ্ধন, পোষণ ও তাহাদের কার্য্য হইয়া থাকে।

সূ ২০। কর্মাশয়ের দারা বাসনা উদ্দ হয়; তথন সেই উদ্দ বাসনাকে আশ্র করিয়া কর্মাশয় ফলবান্ হয়।

বিবরণ—কর্মাশয় অনুরূপ বাসনাকেই অভিবাক্ত করে অর্থাৎ কর্মাশয়রূপ উপলক্ষণের দারা অনুরূপ বাসনার স্মৃতি উঠিয়া থাকে। সেই বাসনাই করণসকলের প্রকৃতিস্বরূপ হয়। সেই প্রকৃতি অনুসারে কর্মাশয়জনিত জন্ম, আয়ু ও যথাযোগ্য স্থহঃথভোগ হয়।

টীকা—সর্বপ্রকার জাতি আদির বাদনা সর্বপ্রাণীতেই আছে ইহা
পূর্ব্বে উক্ত হইয়াছে। সেই কারণে উপযুক্ত বাদনা উদ্দ্র হইলে সকলের
পক্ষেই স্ব্রেপ্রকার দেহধারণ সম্ভব। একজাতি হইতে অন্ত এক জাতিতে
জনগ্রহণ নিমপ্রকারে হইয়া থাকে। মানবজীবনে যদি কেহ ধর্মাচরণ
আদি পুণাকার্যা অধিক করে তবে তাহার ফলে মৃত্যুর পরে উপযুক্ত
দৈবলোকে গতি হয়। কারণ সেই লোকের উপযোগী কর্মের দিকে
তাহার কর্মাণক্তির প্রবণতা হয় অর্থাৎ পূর্বে পুণাকর্মের সংস্কারে
তাহা সেইপ্রকার কর্মেরই সামর্থাযুক্ত হয়। এই দৈবকর্মপ্রবণতারপ
উপলক্ষণের দারা দৈব বাদনা উদ্দ্র হয় এবং তথন তাহাকে অবলম্বন
করিয়া কর্মাণক্তি উপযুক্ত দৈবদেহেক্রিয়াদি গঠন করে।

মনুষ্য, গো আদি এক এক জাতীয় দেহের বাসনা অসংখ্য হইলেও তাহারা সব যেন একরপে সম্পিণ্ডিত হইয়া থাকে। মানবজন্ম অসংখ্য-বার হইয়াছে তাহার প্রত্যেকেই কিছু কিছু ভিন্ন ভিন্ন মানবদেহ ধারণ ইইয়াছে। তাহারা সব মিলিয়া এক হইয়া থাকে। তজ্জ্য ঐ বাসনা-সকলের যোগ-বিয়োগে অসংখ্যভেদে অভিব্যক্তি হইতে পারে। তাহা লইয়া কর্মাশয় স্বান্ত্রপ ন্তন দেহাদি করে। ন্তন দেহাদি পূর্কের কোন দেহাদির সম্পূর্ণ তুলা হয় না কারণ ন্তন কর্মাশয়ের সম্পূর্ণরাপে পূর্বাতুলা হওয়ার সম্ভাবনা নাই।

সূ ২১। কর্মাশয় ত্রিবিধ—জাতিহেতু, আয়ুর্হেতু ও ভাগহেতু।
জাতিহেতু কর্মাশয় দেহধারণের যাবতীয় ক্রিয়ার শক্তীভূত সংস্কার।
আয়ুর্হেতু কর্মাশয় দেহের স্থিতির সামর্থারপ উপয়ুক্ত সংস্কার। ভোগহেতু কর্মাশয় দেহেক্রিয়ের যে সকল ক্রিয়া হইতে অয়ুক্ল বা প্রতিকৃল
বেদনা ঘটে তাহার শক্তীভূত সংস্কার।

বিবরণ—জাতিহেতু কর্মাশয় দেহের, উপাদানসকল লইয়া দেহগঠন করে। আয়ুর্হেতু কর্মাশয় সেই দেহের স্থিতির কাল নিয়মিত করে ও ভোগহেতু কর্মাশয় হইতে কর্মশক্তিতে বা ভাহার অধিষ্ঠানরূপ শরীরে এরূপ ক্রিয়া ঘটে যাহাতে স্থুখ বা ছঃখ অনুভব হয়।

টীকা—জাতি, আয়ু ও ভোগের বিষয় পরে আলোচিত হইয়াছে।

স্থান কর্মাণয় একভবিক অর্থাৎ প্রধানত একজন্মে সঞ্চিত
সংস্কার। অব্যবহিত পূর্বজন্ম প্রধানত পরজন্মের কর্মাণয় সঞ্চিত হয়।

বিবরণ—বে সংস্কার প্রবল তাহাই সর্বপ্রথমে ফলবান্ হইবে।

অব্যবহিত পূর্বজন্মের সংস্কারই পূর্ব পূর্বজন্মের সংস্কার অপেক্ষা প্রবল

স্থতরাং তাহাই ফলবান্ হইয়া পরজন্ম নিষ্পন্ন করিবে।

কর্মাশয়ের একভবিকত্ব অর্থাৎ একই জন্মে সঞ্চিত হওয়া মুখা
নিয়ম। উহার ছইটী প্রধান অপবাদ আছে যথা, (১) পূর্ব্ব পূর্বব
জন্মের সঞ্চিত কিছু কিছু সংস্কার কর্মাশয়ের অন্তর্ভূত হয় এবং (২) যে
জন্মে কর্মাশয় সঞ্চিত হয় সেই জন্মের কোন কোন অপ্রবল সংস্কার
পরজন্মের কর্মাশয়ে প্রবেশ করে না বা অভিভূত হইয়া থাকিয়া যায়।
কর্মাশয় প্রধানত একভবিক কিন্তু বাসনা অনেকভবপূর্ব্বিকা।

টীকা—কোন একটা জন্মের আচরিত কর্মের সংস্কারসমূহ পূর্ব পূর্ব জনীয় সংস্কার অপেকা ফুটতাহেতু প্রধানত প্রায়ই তৎপরবর্তী জন্মের বীজস্বরূপ হয়। সংস্কারের প্রস্নপ ফুটতা বা প্রাবল্যের কারণ—অভাত্ত পূর্বে পূর্বে জন্মের তুলনায় উহাদের মধ্যে কালের ব্যবধান অল্প থাকা এবং অত্য নানারূপ সংস্কার মধ্যে সঞ্চিত হইয়া প্র সকল সংস্কারকে নাশ বা অভিভব করিবার অবকাশ অধিক না পাওয়া।

কর্মাশয় একভবিক ইহা সূল নিয়ম; কারণ, কোন একজন্ম তৎপূর্বজন্মের সমস্ত কর্ম প্রায়ই সম্পূর্ণরূপে বিপাকপ্রাপ্ত হয় না, কিছু কিছু
সঞ্চিত থাকে। পূর্ব্ব পূর্ব্ব জন্মের যে সকল কর্ম ঐরপে সঞ্চিত থাকিয়া
য়ায় অর্থাৎ বিপাকপ্রাপ্ত অথবা বিরুদ্ধ কর্মের দ্বারা নাশপ্রাপ্ত না হয়,
তাহারা কিছু কিছু সমানজাতীয় কর্ম্মশংস্কারের সহিত মিলিত হইয়া
কর্মাশয়ের অন্তর্ভূত হয়। য়াহারা শৈশবে মৃত হয় তাহাদের পূর্ণবয়সোচিত কর্মের সংস্কার কর্মাশয়রূপে থাকিয়া য়ায়। স্ক্তরাং তাহা
পরজন্মের বীজভূত কর্মাশয় হয়। ইহা একভবিক্ নিয়নের অপবাদের
এক প্রকৃষ্ট উদাহরণ।

যথন অতিশয় প্রবল বা প্রধান কোন কর্মাশয় বিপাকপ্রাপ্ত হয়, তথন কোন কোন অপ্রধান কর্মাশয় অভিভূত হইয়া থাকে। কারণ সংস্কারের তীব্রতা অনুসারে তাহার শীঘ্র বা বিলম্বে ফল হয়। ঐরপে অভিভূত কর্মাশয় তথন ফলপ্রস্থ না হইলেও ভবিষ্যতে নিজের অনুরূপ অত্য কর্মসংস্কারের সহিত মিলিত হইয়া প্রাবল্যলাভ করিলে অথবা অত্য কোন সংস্কারের দারা বাধাপ্রাপ্ত না হইলে ফলাভূত হইয়া থাকে। ইহাও একভবিকত্ব নিয়মের এক অপবাদ। এ বিষয় পরস্ত্রে আলোচিত হইয়াছে।

া স্থাপ্য প্রধান ও অপ্রধান এই ছই ভাগে বিভক্ত হয়।

যে বলবান্ কর্ম প্রথমে ও প্রকৃষ্টরূপে ফলীভূত হয় তাহা প্রধান এবং যে কর্মাশর স্বীয় অনুরূপ এক প্রধান কর্মাশয়ের সহকারীরূপে ফলীভূত হয় তাহা অপ্রধান।

বিবরণ—কর্মাশয় পুণা, অপুণা ও মিশ্রজাতীয় বহুসংখ্যক সংস্কারের সমষ্টি। সেই বহুসংখ্যক কর্মের মধ্যে কতকগুলি প্রধান ও কতকগুলি অপ্রধান বা সহকারী। পুনঃ পুনঃ কত কর্ম হইতে বা তীব্ররূপে অনুভূত ভাব হইতেই প্রধান কর্মাশয় হয়, অত্যথা অপ্রধান কর্মাশয় হয়। ধর্মাধর্ম বলিলে সাধারণতঃ কর্মাশয় ব্রায়।

টীকা—যে কর্ম তীব্র কাম, ক্রোধ, ক্ষমা, দয়া আদি পূর্ব্বক আচরিত বা পুনঃ পুনঃ আচরিত হয় তাহার সংস্কারই প্রধান কর্মাশয়। তাহা ফলীভূত হইবার জন্ম উনুথ থাকে, আর তিরপিরীত কর্মাশয়, যাহার ফল স্বাধীনভাবে হয় না কিন্তু প্রধান কর্মাশয়ের সহিত মিলিত হইয়া হয় বা বিলম্বে হয়, তাহা অপ্রধান।

বে কর্মাশর সম্পূর্ণরূপে ফলপ্রস্থ হয় তাহাকে নিয়তবিপাক আর বাহা ঐরপ হয় না তাহাকে অনিয়তবিপাক বলা হয়। প্রধান কর্মাশর সাধারণতঃ নিয়তবিপাক এবং অপ্রধান কর্মাশর অনিয়তবিপাক হইয়া থাকে। কারণ অপ্রধান কর্মাশরের তিনপ্রকার গতি হইতে পারে। প্রথম, বিরুদ্ধ কর্মের দারা অবিপক্ষ কর্মের নাশ। দিতীয়, প্রধান কর্মাশয়ের সহিত বিপাকপ্রাপ্ত হইয়া তাহার প্রবল কলের দারা ক্ষীণতাপ্রাপ্ত হওয়া। বেমন তীব্রভাবে আচরিত কোন পুণাকর্মের ফলে প্রবল স্থভোগ ঘটলে তথন অপ্রবল অপুণোর সংস্কার উদিত হইয়া ক্ষীণভাবে ছঃথপ্রদ হইতে পারে। তৃতীয়, নিয়তবিপাক প্রধান কর্মাশয়ের বারা অভিভূত হইয়া অপ্রধান কর্মাশয় দীর্ঘকাল স্থে থাকিতে পারে। প্রবিবয়ে উলাহয়ণ বথা—একরাক্তি বালাকালে

কিছু ধর্মাচরণ করিল পরে বয়ঃপ্রাপ্ত হইয়া বিয়য়লোভে অনেক
পশৃচিত পাপকর্ম করিল। মরণকালে নিয়তবিপাক সেই পাপকর্মরাশি
হইতে তদন্যায়ী কর্মাশয় হইল। তৎফলে যে পাশবজন্ম হইল তাহাতে
সেই অপ্রধান ধর্মাকর্মের ফল সম্পূর্ণরূপে প্রকাশিত হইল না। আর
তাহার সেই ধর্মাকর্মের মধ্যে যাহা কেবল মানবজন্মই ভোগা তাহা
সঞ্চিত থাকিয়া পরে সে মানব হইলে তাহাতে প্রকাশ পাইবে, এবং
সে ধর্মাকর্মা করিলে তথন তাহা তাহার সহায় হইতে পারে। এই
উদাহরণের ধর্মা ও পাপ কর্মা অবিকৃদ্ধ ব্রিতে হইবে। বিকৃদ্ধ হইলে
অবশ্য পাপের দারা সেই পুণা নাশ হইয়া যাইত। অপ্রধান কর্মের
ক্রিপ্রে অভিভূত হইয়া থাকা একভবিকত্ব নিয়মের এক অপবাদ। \*

স্ ২৪। কর্মাশয় মৃত্যুর সময় প্রাছভূত হয়। মরণের ঠিক্
অবাবহিত পূর্বে সেই জন্মে আচরিত কর্মের সংস্কারসকল চিত্তে যেন
য়্গপৎ ক্ষণমাত্রে উদিত হয়। তথন প্রধান ও অপ্রধান সংস্কারসকল
য়থাযোগ্যভাবে সজ্জিত হইয়া উঠে, আর পূর্বে পূর্বে জন্মের কোন কোন
অনুরূপ সংস্কার আসিয়া যোগ দেয় এবং তজ্জন্মের কোন কোন বিসদৃশ
সংস্কার অভিভূত হইয়া যায়। বছসংস্কার য়্গপৎ এককালে উদিত

<sup>\*</sup> প্রধান নিয়মের নামই উৎসর্গ। কর্মাশয়ের একভবিকত্ব তাদৃশ নিয়ম। প্রায় সব নিয়মেরই ব্যতিক্রম দেখা যায় অর্থাৎ তাহা অনেকস্থলে প্রয়োগ করা গোলেও সর্বস্থলে প্রয়োগ করা যায় না। উহাকে ঐ নিয়মের অপবাদ বলে। এইজস্তু বলা হয় উৎসর্গ সাপবাদ (Every rule has exceptions)। উৎসর্গ বা প্রধান নিয়ম একই হয় কিন্তু তাহার অপবাদ অনেক হইতে পারে; তাহাতে কোন দোষ নাই। তবে অপবাদ অপেকা নিয়ম বেশীস্থলে খাটা আবশুক নচেৎ নিয়ম করা চলে না। অপবাদের দারা নিয়ম অপ্রমাণিত হয় না বয়ং উহার দারাই উৎসর্গ যে প্রধান নিয়ম তাহা জানা যায় (Exceptions prove the rule)।

225

হওয়াতে তাহা যেন পিণ্ডীভূত বা সংমূর্জিত হইয়া যায়। দেই পিণ্ডীভূত সংস্কারসমষ্টি বা কর্মাশয় মরণের অবাবহিত পূর্ব্বে উদিত হইয়া মরণ সাধন পূর্বক অনুরূপ এক শরীর উৎপাদন করে। ইহা একটা জন্ম। এইরূপে কর্মাশ্য জন্মের কারণ হয়।

বিবরণ-মরণকালে কেন আজীবনের সংস্কার উঠে তাহার কারণ কথিত হইতেছে। ঐসময়ে শরীর হইতে জৈবশক্তি বিশ্লিষ্ট হইতে থাকে (বেন বন্ধনস্ত্র ছি ড়িয়া যাইতেছে এইরূপ বোধ হয়। ভূতীয় পরিশিষ্টে ৪র্থ প্রকরণে Dr. Wiltseএর অনুভূতি দ্রপ্তবা)। স্থতরাং তথন জ্ঞান-বুত্তি বহিবিষয় হইতে উঠিয়া অন্তরে যায়। শেষে উহা মনঃস্থান মস্তিক্ষে উপনীত হইয়া ভাহা হইতেও বিচ্ছিন্ন হয়। জীবনকালে জ্ঞানবৃত্তি দেহাভিমানের দ্বারা নিয়মিত থাকে কিন্তু মরণের সময় দেহাভিমানের দারা অসংকীর্ণ হওয়াতে জ্ঞানশক্তি অতীব প্রসান হয়। সেইজ্ঞা তখন তাহা যে বিষয়ে পুঞ্জীভূত হয় তাহার সমাক্ জ্ঞান হয়। তথন মন নিজেতেই পুঞ্জীভূত হওয়াতে তাহার নিজের সমাক্ জ্ঞান হয়। আর তথন বাহু নূতন কিছু জ্ঞেয় থাকে না বলিয়া তথনকার মনের নিজের জ্ঞান হওয়া অর্থে তাহার অন্তর্নিহিত সংস্কার সকলের জ্ঞান বা পূর্বাহুত্ত বিষয়ের স্মরণ! মনের অধিষ্ঠান মন্তিক্ষেই সংস্কার সকল থাকে। মন তথন মন্তিকরূপ যে অধিষ্ঠান ছাড়িতেছে তাহাতে সেই कोवत्नत्र मःक्षांत्र मकन थूव প्रकिष्ठांदि शोदक। कात्रण दमहे कीवत्नत्र শংস্কার সকল লইয়া কার্য্য করার যন্ত্র সেই মস্তিক। মস্তিক হইতে মন ছিল হওয়ার সময় মস্তিকে প্রবল উদ্রেক হইবে। তাহাতে সেই মস্তিকের দারা যে সব সংস্কার সঞ্চিত হইয়াছে তাহারা সেই অন্তর্মুখ মনে সবিশেষ ভাবে উদিত হইবে বা তাহাদের জ্ঞান হইবে। মরণকালে আজীবনের घटेना खद्रागंद्र टेहारे अथान कांद्रण।

মুরণকালে কিরূপ হয় ভিষিয়ে যোগভায়্যকার বলেন "তুমাদ্ জন্ম-প্রায়ণান্তরে কৃত পুণাাপুণাকর্মাশয়প্রচয়ো বিচিত্রঃ প্রধানোপদর্জন-ভাবেনাবস্থিতঃ প্রায়ণাভিব্যক্তঃ একপ্রযুটকেন মিলিত্বা মরণং প্রদাধ্য দংমুচ্ছিত একমেব জনা করোতি" (২।১৩)। অর্থাৎ "জনামরণের মধ্যে কৃতপুণ্যাপুণ্যকর্মাশয়ের রাশি যাহা বিচিত্র বা বছবিধ কর্ম্মশংস্কারে নানাত্বযুক্ত, প্রবল ও অপ্রবলভাবে স্থিত, তাহা মরণব্যাপারের দারা অভিবাক্ত হইয়া একপ্রযত্নে মিলিয়া মরণদাধনপূর্বক সংমৃতিহত বা দম্পিণ্ডিত হইয়া এক জন্ম অর্থাৎ পরের জন্ম নির্বৃত্তিত করে।"

টীকা—মরণকালে যাহা হয় তদ্বিয়য়ে যোগভাষ্যকার যাহা বলিয়াছেন তাহার কয়েকটা ঘটনাপ্রমাণ নিমে প্রদত্ত হইতেছে। Night side of Nature গ্ৰন্থে Mrs. Crowe বলিয়াছেন "Every one will have heard that persons who have been drowned and recovered have had in what would have been their last moments, \* \* \* a strange vision of the past, in which their whole life seemed to float before them in review; and I have heard of the same phenomenon taking place in moments of impending death in other forms. Now, as it is not during the struggle for life, but immediately before insensibility ensues, that this vision occurs, it must be the act of a moment, and this renders comprehensible to us what is said by the Secress of Prevorst, and other somnambules of the highest order, namely, the instant the soul is freed from the body it sees its whole earthly career in a single sign; it knows that it is

, 228

good or evil, and pronounces its own sentence". (Ch. X.) অর্থাৎ "দকলেই শুনিরাছেন যে জলে ডুবিয়া মরার সময় লোকের জীবনের শেষ মুহুর্ত্তে তাহাদের জীবনের সমস্ত ঘটনা একেবারে অনুভব-গোচর হয়। অভারপে মৃত্যু হইলেও যে আজীবনের স্মরণ হয় তাহাও শুনা যায়। ইহা একমুহুর্ত্তেই ঘটে কাবণ জীবন ও মৃত্যুর যুদ্ধ কালে উহা ঘটে না কিন্তু জ্ঞানশূল হওয়ার ঠিক আগেই উহা হয় ( অর্থাৎ থাবি থাওয়া আদি থেমে গেলেই উহা ঘটে )। প্রিভোষ্টের সিয়ারেস্ আদি উচ্চদরের দিবাদৃষ্টিযুক্ত বাক্তিরা যাহা বলিয়াছেন তাহা ইহার দারা বোধগমা হয়। তাঁহারা বলেন যে যে মুহুর্তে 'দোল' বা জীব শরীর হইতে পৃথক হয়, সেই মুহুর্ত্তে সে তাহার সমস্ত জীবনের কর্ম একমাত্র নিদর্শনগতরূপে একই মুহুর্ত্তে দেখে (ইহাই একপ্রথত্নে মিলিয়া ও সংমৃতিহত হইয়া উঠা)। আর উহা ভাল কি মন্দ অর্থাৎ দিব্য কি নারক তাহা স্বতই বুঝে এবং নিজের গতি নিজেই করে ( অর্থাৎ কাহারও বিচারে শান্তি বা পুরস্কার পায় না। কর্মের স্বাভাবিক নিয়মেই উহা হয় )।" ঐ পুস্তকে (Ch. VI) এ বিষয়ে এই বিবরণও আছে-Johann Schwerzeger নামে এক বাক্তিরোগে মৃতবৎ হইয়া যায়, কিল্প পরে পুনজীবিত হইয়া বলে যে সে ভাহার সমস্ত জীবনের ঘটনা—যে সকল পাপ করিয়াছে এবং যাহা ভুলিয়া গিয়াছিল তাহা সমস্তই—দেখিতে পাইয়াছিল। উহারা সব, ঠিক ঘটিবার সময়ের মত, সুস্পাই ছিল।

DeQuincy তাঁহার Confessions of an English Opium Eater প্রায়ে বলিয়াছেন "I was once told by a near relative of mine, that having in her childhood fallen into a river, and being on the very verge of death \* \* she saw in a moment her whole life, clothed in its forgotten

incidents, arranged before her as in a mirror, not successively, but simultaneously; and she had a faculty developed as suddenly for comprehending the whole and every part. \* \* Of this, at least. I feel assured, that there is no such thing as ultimate forgetting; traces once impressed upon the memory are indestructible; a thousand accidents may and will interpose a veil between our present consciousness and the secret inscriptions on the mind. Accidents of the same sort will also rend away this veil. But alike whether veiled or unveiled, the inscription remains for ever." অর্থাৎ "আমাকে আমার এক নিকট আত্মীয়া বলিয়াছিলেন যে তিনি বাল্যকালে এক নদীতে পড়িয়া যান এবং একেবারে মৃতবৎ হন (পরে উদ্ধারপ্রাপ্ত হন)। তথন তিনি এক মুহুর্ত্তে তাঁহার সমস্ত জীবন—বিস্মৃত ঘটনাসহ—দর্পণে দেখার ভায় দেখিতে পান। উহা পর পর না দেখিয়া যেন যুগপৎ দেখিতে পান এবং সমগ্রকে ও তাহার প্রত্যেক অংশকে ('বিচিত্র, প্রধান, অপ্রধান ভাবে সজ্জিত') একই কালে দেথার শক্তি সেই সময়ে তাঁহার উভূত হয়। \* \* \* অন্তত ইহা আমি নিশ্চয় জানিয়াছি যে সমাক বিশ্বতি বলিয়া কোন পদাৰ্থ নাই। স্মৃতিশক্তিতে একবার কোন ছাপ পড়িলে তাহার ধ্বংস নাই। ঐ অপরিদৃষ্ট ছাপ সকলের ও পরিদৃষ্ট জ্ঞানের মধ্যে সহস্র সহস্র ঘটনা একটা পর্দাস্তরপমাত্র হুইতে পারে। দেইরূপ আবার অন্ত কোন ঘটনা সেই পর্দাকে সরাইয়া দিতে পারে (অর্থাৎ স্মৃতি আনিতে পারে)। কিন্তু এরপ আবৃত হউক বা অনাবৃত হউক ঐ ছাপসকল চিরকাল থাকে।"

330

১৮৯৪ খৃষ্টাব্দের British Medical Journal কেখা যায় যে
Admiral Beaufort প্রভৃতি কয়েক বাক্তি ছই তিন মিনিটের জন্ম
জলে ডুবিয়া মৃতবং হইলে উত্তোলিত হন; ঐ ছই তিন মিনিটের
অল্লাংশের মধ্যেই তাহাদের জীবনের সমস্ত ঘটনা যেন যুগপং
জ্ঞানগোচর হয়।

কর্মতত্ত্বে অক্ত খৃষ্টান দর্শকগণের উক্তির দ্বারা প্রাচীন আর্ষবাক্ষোর এরপ সমাক্ পোষণ পাঠকের দ্রষ্টবা। সকলের মনে রাখা উচিত তাঁহারা যাহা করিতেছেন তাহা মরণকালে যথাযথ উদিত হইবে এবং যদি পাশব কর্ম্মের বাহুলা সেই কর্ম্মাণয়ে থাকে তবে পশুপ্রকৃতির আপুরণ হইরা তিনি পরে পশু হইবেন। যদি দেবপ্রকৃতির উপযোগী কর্মের বাহুলা থাকে তবে দৈবজন্ম পাইবেন। অতএব গীতার "যং যং বাপি" ইত্যাদি উপদেশ স্মরণ করিয়া "সদা তদ্ভাবভাবিতঃ" থাকিতে চেষ্টা করা উচিত, যেন মৃত্যুকালে কোন পরমভাব প্রকৃষ্টরূপে উদিত হয়।

### পঞ্চম অধ্যায়। কর্মফল।

স্ ২৫। কর্মাশর বা কর্মের সংস্কাররূপ শক্তি যদি অলক্ষ্যাবস্থা হইতে ব্যক্তাবস্থার আরম্ভ হয় তজ্জন্ত শরীরগ্রহণ করিলে, সেই শরীরের যে বৈশিষ্টা হয় এবং শরীরাদিতে যাহা ঘটে তাহাকে কর্মের ফল বলা যায়।

বিবরণ—সংস্থারের মধ্যে শ্বৃতিফলা বাসনা কেবল স্থসদৃশ স্থারণবোধ উৎপাদন করে আর ত্রিবিপাক কর্মের সংস্থার ব্যক্তাবস্থার আদিলে দেই কর্মের যেরপ প্রকৃতি তদক্রপ জাতি, আয়ু ও ভোগ উৎপাদন করে। শ্বৃতিফল ও ত্রিবিপাক এই উভয়বিধ কর্মসংস্থারের মধ্যে যাহা দৃষ্টজন্মেই আরম্ভ হয় তাহা দৃষ্টজন্মবেদনীয় আরু যাহা ভবিষাৎ জন্ম আর্দু হইবে তাহা অদৃষ্টজনাবেদনীয়। অত্যধিক ঘষিলে চর্ম্মে কড়া হয় বা ঘর্ষণ কর্ম্মের দারা চর্মের প্রকৃতি পরিবর্ত্তিত হয়। এতাদৃশ কর্মা বা তাহার ফল দৃষ্টজনাবেদনীয়, আর বর্ত্তমান আরক্ষ কর্মের দারা বাধাপ্রাপ্ত হইয়া যাহা ইহজনো আরুড় হয় না, তাহা অদৃষ্টজনা-বেদনীয়।

বোধ পরিণত হইয়া বোধান্তর হয়, ইল্রিয়শক্তি হইতে ইল্রিয় হয় ও
সর্বাকরণগত প্রাণশক্তি হইতে উহাদের অধিষ্ঠানভূত দেহের ধারণ হয়।
কর্মের দারা সেই উভ্য়মান বোধ, ইল্রিয় ও শরীর বিভিন্ন আকার প্রাপ্ত
হয় মাত্র। তাহাই কর্মফল। মূলতঃ কিন্তু উহারা কর্মের দারা স্প্ত
হয় না। যেমন একথণ্ড মেঘ বায়ুর দারা মূলতঃ স্প্ত হয় না কিন্তু
তাহার আকার বায়ুর দারা নিয়ত পরিবর্ত্তিত হয়, কর্মারাপ বায়ুর দারা
সেইরাপ জনিয়ামাণ (যাহা হইবে) দেহেক্রিয়াদির পরিবর্ত্তন হয় মাত্র।

টীকা—শরীরের বৈশিষ্টোর উদাহরণ এইরপ—একবাক্তি অস্বাস্থাকর কর্ম করিল। তাহার সংস্কার হইতে পরজন্মের শরীরের ফুস্কুস্ তুর্বল হইল। এই তুর্বলতা ঐ শরীরের পূর্বেশরীর হইতে বৈশিষ্টা। ঐ বিশেষত্ব হইতে তাহার যক্ষারোগ হইল ও তজ্জনিত অনেক পীড়াভোগ ঘটল। এইরপে কর্ম হইতে দেহেন্দ্রিয়াদি ঘটে না কিন্তু দেহেন্দ্রিয়ের বিশেষত্ব ঘটে ও তজ্জনিত স্থথ-তুঃখ এবং আয়ুও ঘটে। এক কর্ম হইতে অনেক জন্ম হয় না, অনেক কর্ম হইতে যুগপৎ অনেক জন্ম হয় না, এক কর্ম হইতেও এক জন্ম হয় না, কিন্তু অনেক কর্ম হইতে এক জন্ম হয় না, কিন্তু অনেক কর্ম হইতে এক জন্ম হয় না, কিন্তু অনেক কর্ম হইতে এক জন্ম হয় না, কর্ম প্রত্যা তাহা প্রত্যেক জন্মে অনেক কর্ম্মফল ভোগ হয় দেখা যায় স্কৃতরাং তাহা অনেক কর্ম্মের ফল।

স্ ২৬। কর্মের ফল বা সংস্কারের ব্যক্তভাজনিত ঘটনা তিন

প্রকার—জাতি, আয়ু ও ভোগ। সংস্কার হইতে করণদকলের যে যে বিশেষপ্রকার বিকাশ হয়, এবং দেই বিকাশের সময় সংস্কারের দারা আরুতির ও প্রকৃতির যে ভেদ হইয়া দেহলাভ হয় দেই দেহই জাতিফল; সংস্কারের বলানুসারে বা অন্ত কারণে যতকাল জাতি ও ভোগ আরুত্থ থাকে, তাহার নাম আয়ু; আর সংস্কারের প্রকৃতি অনুসারে যে স্থখ বা তৃঃখ বা মোহরূপ বোধ হয়, তাহার নাম ভোগ।

বিবরণ—দেহ, আয়ু ও ভোগ স্বগতহেতু হইতে ঘটে, প্রবল বাহুহেতু হইতে ঘটে, এবং স্বগতহেতুর দারা ঘটিত বাহুহেতু হইতেও ঘটে। উপপাদিক দেহ বা প্রাথমিক প্রাণিদেহ স্বগতহেতু হইতেই প্রধানত ঘটে, অবশ্র বাহু উপাদানও চাই। প্রজাপতির ইচ্ছায় দেহ ঘটিলে তাহা প্রবল বাহুকারণ হইতে ঘটে। কল্পনাদিজনিত স্বথহাথ স্বগতহেতু হইতে ঘটে। ভূমিকম্পাদিজনিত হঃথাদি প্রবল বাহুহেতু হইতে ঘটে। আয়ুরও ঐ তিনপ্রকার কারণে হ্রাসর্কি হইতে পারে। বাসনা অবশ্র সমস্তেই থাকে।

টীকা—কর্ম্মের যে জাতি, আয়ু ও ভোগরূপ তিনপ্রকার ফল হইয়া থাকে তাহা অদৃষ্টজন্মবেদনীয় কর্ম্মের পক্ষে সম্পূর্ণরূপে থাটে। কিন্তু দৃষ্টজন্মবেদনীয় কর্ম্মের আর জাতিরূপ ফল হয় না বলিয়া তাহার কেবল আয়ু ও ভোগ এই ছইপ্রকার ফল হইতে পারে। সে ক্ষেত্রে কর্ম্ম ত্রিবিপাক না হইয়া বিবিপাক। সাধারণত দৃষ্টজন্মবেদনীয় কর্ম্মের আর ন্তন জাতিরূপ ফল হয় না বটে, তবে কোন কোন ক্ষেত্রে বস্তুজন্তুর দারা অপহত ও প্রতিপালিত মনুত্যশিশুর যে অনেকাংশে পশুত্রে পরিণাম দেখা যায় ( বথা পশুশাবকের স্থায় ছধ্যাওয়া, চলাফেরা ইত্যাদি ) তাহা কতকটা জাতির পরিবর্তনের মধ্যে গণ্য হইতে পারে।

# ষষ্ঠ অখ্যায়। জাতি বা শ্রীর।

সূ ২৭। শরীরধারণরপ কর্মের সংস্কারবলে (বা জাতিহেতু কর্মাশরের দারা) যে পুনঃ শরীরধারণ হয় তাহার নাম কর্মের জাতিফল বা
দেহধারণরপ ফল।

বিবরণ—স্বীয় অধিষ্ঠাননির্মাণশক্তির বলে কর্মসংস্কারযুক্ত প্রাণশক্তির দ্বারা যে শরীরধারণ ঘটে তাহাই জাতি। জাতি বা দেহ প্রধানত শরীরধারণরপ ভোগভূত অবিদিত কর্মের সংস্কার হইতেই হয়। সেই কর্মের সংস্কারসকল যদি বর্ত্তমান জাতির সমগুণক হয়, তবে নিজের অনুরূপ বা পূর্বান্তরপ দেহ উৎপন্ন হয়। আর পুরুষকার বা পারিপার্শ্বিক ঘটনায় যদি দেই কর্ম্ম অন্তর্মপ হয়, তবে তৎসংস্কারে অন্তর্মপ দেহ হয়।

করণশক্তিসকল সক্রিয় থাকিলেই তাহাদের অধিষ্ঠানভূত শরীর থাকে। যেমন হস্তের কার্য্য করিলে তাহা সতেজ থাকে নচেৎ শুদ্ধ হইয়া যায়। মস্তিকাদি সম্বন্ধেও সেই নিয়ম। আবার করণশক্তিসকল কার্য্য করিলে যদ্ধারা কার্য্য করিবে সেই অধিষ্ঠানও চাই নচেৎ করণশক্তি বাক্ত থাকিতে পারে না। সাংখ্যকারিকায় (৪১ সংখ্যক) আছে— "চিত্র যেমন পটাদি আশ্রয় বাতীত, ছায়া যেমন স্থাণু (খুঁটা) আদি বাতীত থাকিতে পারে না, সেইরূপ লিঙ্গ বা করণশক্তিসকল বিশেষ বিনা বা স্থল অথবা স্ক্র্ম কোনরূপ অধিষ্ঠান বিনা থাকিতে পারে না।" কেন থাকিতে পারে না তাহা উত্তমরূপে বুঝা উচিত। প্রথম পরিশিষ্টে দেখান হইয়াছে শরীরধারণ কিরূপে হয়। প্রাণশক্তি এক ক্র্মে বীজ্ব লইয়া ক্রমণ শরীরগঠন করে। দেহোপানানকে লইয়া গঠন করাই স্বত্রাং প্রাণশক্তির স্বভাব। তাহার ক্রিয়া অর্থে ক্র্মত্রম জ্বণ হইতে

शांत्रण करता

253

পূর্ণশরীর যাহাতে গঠিত বর্দ্ধিত ও পোষিত হয় তাহা করা। সেই স্থভাববশে স্থুল বা ফল্ল উপাদান (বিতীয় পরিশিষ্টে স্থল বিষয়ের বা উপাদানের কথা দ্রষ্টবা) যাহা পাইবে তাহাতে অধিষ্ঠান করিয়া দেহ গঠন করে। স্থলশরীরের নির্দ্মাণব্যাপার দেখিয়া এই স্থভাব প্রমাণিত হয়। স্থলশরীর হইতে বিয়োগের অবাবহিত পরেই যে জ্যোতিঃপিগুবৎ ও পরে পূর্ণ আকারের দেহ হয় (চতুর্থ পরিশিষ্টে Dr. Wiltse, Rev. Bertrand আদির অন্নভূতি দ্রষ্টবা) তাহা স্থল উপাদান লইয়া উপপাদিক ক্রমে শরীরগঠন। ফলে সংস্কারযুক্ত প্রাণশক্তি বা জাতিহেতু কর্মাশয় যতকাল দেহোপাদান পাইবে ততকাল শরীরগঠন করিতে থাকিবে। সেইজন্ত লিক্ত কথনও নিরাশ্রয় থাকে না। শ্রুতি ইহা তৃণজলামুকার দৃষ্টান্তের হারা বুঝান। যেমন জলোকা একটা তৃণ ধরিয়া

পূর্বতৃণ ছাড়ে সেইরূপ জীব এক দেহ ছাড়ার সঙ্গেই অন্ত স্থুল বা স্থাদেহ

নিকা — সমস্ত করণশক্তির নাম লিক্ষ। "পপ্রদেশকং লিকং" অর্থাং লিক্ষ আঠারটা। পঞ্চ কর্মেন্দ্রিয়শক্তি, পঞ্চ জ্ঞানেন্দ্রিয়শক্তি, মন, অহংকার ও বৃদ্ধিতত্ব — পঞ্চতনাত্রের দারা সংগৃহীত (অর্থাৎ পঞ্চ স্থান্মত লইয়া বিক্সিত) এই আঠারটার নাম লিক্ষ। সাংখ্যমতে পঞ্চপ্রাণশক্তি ঐ করণশক্তিসকলের অন্তর্গত বলিয়া আর পৃথক্ গণিত হয় না। কিঞ্চ তন্মাত্রসংগৃহীত বলাতে উহাও উক্ত হয়। আধুনিক বেদান্তীয়া পঞ্চতনাত্রের পরিবর্ত্তে পঞ্চপ্রাণ গণনা করেন। ফলে একই কথা। স্থা দেহত্যাগের পরমূহুর্ত্তেই লিক্ষ এক স্থাদেহ ধারণ করের ও তাহা লইয়া মানসিক স্থারাখ্য ভোগ করে। কারণ স্থানেহ ধারণ করার জন্ত বেরূপ অভিতৃত অবহা আবশ্যক (৩৫ স্ত্ত্রের বিবরণ দ্রন্তব্য) প্রবল অন্তর্ম্বির সংস্থারের জন্ত তাহা তৎক্ষণাৎ ঘটিবার কারণ নাই।

সূ ২৮। দেহ অসংখ্যপ্রকারের হইতে পারে এবং সর্বজাতীয় দেহ অনাদিকাল হইতে আছে।

বিবরণ—লিঙ্গ বা করণশক্তিসকল অনাদিকাল হইতে বর্ত্তমান বলিয়া তাহাদের অধিষ্ঠানভূত নানাপ্রকারের দেহসকলও অনাদিকাল হইতে ঘটতেছে। এই পৃথিবীতে বৃহৎ ও ক্ষুদ্র জন্ত ও উদ্ভিদ অগণ্যপ্রকারের দেখা যায়। তাহাদের এক এক প্রকারের করণবিকাশ। করণ বিকাশের ভেদ অসংখ্যপ্রকারের হইতে পারে বলিয়া দেহও অসংখ্যপ্রকারের হইতে পারে। পৃথিবীর স্থায় অসংখ্য প্রাণিনিবাদের উপযোগী লোকসকল থাকিতে পারে। তাহাদের সকলেই জীবনধারণের প্রথা ভিন্ন ভিন্নরূপ হইবে। তক্ষন্থ দেহও ভিন্ন ভিন্নরূপ হইবে।

দেহের ভিন্নতার মূলকারণ গুণসংযোগের ভিন্নতা। সমস্ত করণই মূলত গুণত্রয়নির্ম্মিত। গুণসংযোগ অসংখ্যপ্রকারের হইতে পারে অর্থাৎ সান্ত্রিক, রাজস ও তামসপ্রকৃতির বিকাশের তারতম্য অসংখ্যপ্রকারের হইতে পারে। তাহাই দেহের (এবং সমস্ত দ্রব্যের) অসংখ্য ভেদের মূল কারণ।

টীকা—মন্ত্র্যাচক্ষু, গোচক্ষু, বিড়ালচক্ষু ইত্যাদি অসংখ্যপ্রকারের চক্ষ্ আছে। তাহাদের প্রকাশগুণ, ক্রিয়াগুণ ও স্থিতিগুণ (অর্থাৎ প্রকাশ ও ক্রিয়ার সংস্কার) ভিন্ন ভিন্ন দেখা যায়। সেই ভেদ যে কত রক্ষ্ হইতে পারে তাহার ইয়তা নাই। জল, চিনি ও লেবুর রদ মিশ্রিত করিয়া সংযুক্তভাগের ক্মবেশী অনুসারে অসংখ্যপ্রকার পানীয় প্রস্তুত করা যাইতে পারে। সেইরূপ প্রকাশাদি গুণের সংযোগভেদে অসংখ্যপ্রকার চক্ষুরাদি করণশক্তি হইতে পারে। তাহা যে হইয়া আছে তাহাও দেখা যায়।

স্থ ২৯। জাতি সূলত দিবিধ; ইহলৌকিক এবং পারলৌকিক। উদ্ভিদ হইতে মানব পর্যান্ত জাতিগণ ইহলৌকিক। দৈব ও নারক শরীর পারলৌকিক জাতি।

ষষ্ঠ অধ্যায়। জাতি বা শরীর। স্ ৩০-৩১

250

বিবরণ—ইহলৌকিক জাতি দ্বিধ। স্থাবর ও জঙ্গম বা উদ্ভিদ ও জন্তু। মনুষ্য, পশু আদিরা জন্তু। ত্রিগুণবৃত্তির বিকাশ ধরিলে মানবের করণশক্তিসকলে সাল্ভিকতার সমধিক বিকাশ দেখা যায়। উদ্ভিদে সেইরূপ তামসিকতার সমধিক বিকাশ। পশুজাতিতে প্রায় মানবসদৃশ উন্নত অবস্থার সাল্ভিকতা হইতে উদ্ভিদসদৃশ অবনত অবস্থার তামসিকতা পর্যান্ত করণবিকাশের তারতম্য দেখা যায়। দৈব ও নারকশরীরের বিষয় চতুর্থ পরিশিষ্টে সবিশেষ দ্রষ্টব্য।

টীকা—উভিদ সম্বন্ধে মতু বলেন—"তমসা বহুরূপেণ বেষ্টিতাঃ কর্ম্ম-হেতুনা। অন্তঃসংজ্ঞা ভবস্তোতে স্থগ্যখসমন্বিতাঃ॥" অর্থাৎ ইহারা (উভিদেরা) কর্মপ্রভব তমোগুণের বৃত্তিসকলের দ্বারা বেষ্টিত, অন্তঃসংজ্ঞা, স্থগ্যখন্ত হইয়া থাকে।

স্তত। অন্তঃকরণ, জ্ঞানেন্দ্রিয়, কর্মেন্দ্রিয় ও প্রাণ ইহাদের বিকাশের ভেদানুসারে দেহভেদ হয়। তন্মধ্যে উদ্ভিদজাতিতে প্রাণশক্তির প্রাবল্য। পর্যাদি জাতিতে কোন কোন কর্মেন্দ্রিয়ের ও নিম বা তামসকোটির জ্ঞানেন্দ্রিয়ের সমধিক বিকাশ। মানুষজাতিতে অন্তঃকরণ এবং ঐ ত্রিবিধ বাহ্তকরণ প্রায় তুল্যবিক্ষিত অর্থাৎ তুলাবল। পারণোকিক জাতিতে অন্তঃকরণের সমধিক প্রাবল্য। দৈব জাতিতে জ্ঞানেন্দ্রিয়েরও প্রকৃষ্টরূপে বিকাশ আছে।

বিবরণ—উদ্ভিদের প্রাণশক্তি এরপ প্রবল যে তাহারা অনেক অজৈব দ্রবাকে জৈবশরীরে পরিণামিত করিতে পারে ও প্রভৃত সন্ততি জনন করিতে পারে। পর্যাদিতে তামদদিকের জ্ঞানেন্দ্রিয় ( ভ্রাণ ও জিহ্বা ) এবং গমনেন্দ্রিয়, জননেন্দ্রিয় আদি মানুষের তুলনায় অতাধিক বিকসিত। মানুষজাতিতে চতুর্বিধ করণশক্তি তুলাবিকসিত কারণ তাহারা তুলাবল। কোনজাতীয় করণশক্তি অধিক প্রবল হইলে দেহী তন্ত্বশে কর্ম্ম করে। মানবে সেরপ কোনটার অতিবিকাশ ও কোনটার অবিকাশ নাই। স্বথ যেমন মনঃপ্রধান, প্রেতদেহীরাও দেইরপ মনঃপ্রধান; অত এব তাহাদেরও একপ্রকার করণশক্তি (অন্তঃকরণ) সমধিক প্রবল।

সূত্র। করণশক্তিসকল কর্মাশয়ের দারা যেরূপ প্রকৃতির হয় তাহা (কর্মাশক্তি) বিকসিত হইয়া সেই প্রকৃতির অভুরূপ দেহধারণ করে। এইরূপে কর্মা জাতান্তরগ্রহণের হেতু।

বিবরণ—বাদনাদকলই করণপ্রাকৃতি। যেমন চকুশক্তি,—মানুষের যেরপ চকু হয় তাহা মানুষ প্রকৃতির চকু। উহা পূর্কানুভূত মানুষ দেহ-ধারণের বাসনা হইতে হয়। উহারও অসংখ্য অবান্তর ভেদ আছে। তাহার। সবই মানুষপ্রকৃতির চকু। প্রতিজন্মের চাকুষ ক্রিয়া হইতে চক্র কিছু কিছু পরিবর্ত্তন হয় ও হইবার সংস্কার হয়। তাহাতে চক্ষ্শক্তির প্রকৃতি কিছু পরিবর্ত্তিত হয়। পরজন্মে সেই কর্মাশয়ের দারা তাদৃশ পরিবর্ত্তিত চক্ষু হয়। কিন্তু দেই পরিবর্ত্তন দেই জাতিরই অন্তর্গত থাকে। মানুষচকুর এরপ ক্রিয়া হইতে পারে না, যদ্বারা গোচকু হইতে পারে। তবে মানুষ গোজনা লইলে তাহার গোচকু কিরুণে হইবে ? গোচকুর বাসনা তাহার ভিতর আছে বলিয়া অন্ত প্রবল নিমিত্তে যথন দেই গোদেহবাদনা উদিত হয় তথন গো-প্রকৃতির চক্ষ্শক্তির বাসনার দারা সেই মানুষের চকুশক্তি আকারিত হইয়া গোচকু ঘটায়। অনাদিকাল হইতে অসংখ্য জন্ম লওয়াতে সকল দেহপ্রকৃতির বাসনা বা ছাপ সকল প্রাণীতে আছে। কর্ম্মরূপ নিমিত্তবশে তাহার কোনটার স্মরণ বা উত্থান হইয়া করণশক্তিসকল দেই বাসনার অনুরূপ (प्रश्नंत्रण करत्।

মানুষচক্ষুর যে অসংখ্য অবাস্তর ভিন্নতা হয় তাহার সমস্তই বাসনার দারা হয় না বা হইতে পারে না। তাহা কর্মের দারা গঠিত নূতন

256

আকারমাত্র। কারণ সমস্ত দ্রব্যেরই সমস্তরূপ হইবার সামর্থা আছে। উহাকে ধর্মপরিণাম বলে। সর্বাদ্রবোরই নিয়ত কতকগুলি ধর্ম উদিত হয় এবং অসংখ্য অতীত ও অনাগত ধর্ম অনুদিত থাকে। সেই স্বভাবেই প্রত্যেক করণের বিকাশ পূর্বের সমাক্ অনুরূপ হয় না। কারণ নৃতন कांत्रण नृजन विकारभंत किছू ना किছू एखन श्टेरवरे श्टेरव । धरेक्रभ ভেদ বাসনার দারা হয় না। উহা নৃতন ভেদ। ইহার উদাহরণ এক প্রস্তর। তাহাতে অসংথা প্রকার মূর্ত্তি হওয়ার ধর্ম নিহিত আছে। বাহুল্যাংশ কর্ত্তন করারূপ নিমিত্তের দারা তাহার যে কোনটা প্রকাশিত হইতে পারে। প্রত্যেক করণবাক্তির যে নূতন ভিন্নতা তাহ। বাহুল্যাংশ কর্ত্তনজনিত ভিন্নতার মত ন্তন অভিবাক্তি। অর্থাৎ মানুষ পরে মানুষ-জন্ম গ্রহণ করিলে ঐ জন্ম পূর্ব্বাভিবাক্তিঘটিত (পূর্ব্বমনুষাজন্মবাসনারূপ) বাাপার হইলেও তাহার করণের যে কিছু নৃতন বা ভিন্নরূপে বিকাশ হয় তাহা নূতন অভিবাক্তি।

গো, অধ্, মানুষ আদি প্রাণিজাতির করণপ্রকৃতির বাসনা পূর্বানুভূত ও পূর্ব্দঞ্চিত হইয়া প্রত্যেক প্রাণীতে সম্পিত্তিতভাবে আছে। অনুরূপ কর্মাশয়ের দারা তাহার কোনটা উথিত হইলে ক্রণশক্তি তাহাতে অনুপ্রবিষ্ট বা আপুরিত হইয়া সেইজাতীয় দেহেন্দ্রিয় নিপান্ন করে। অবশ্র যে ন্তন বাজি হইবে তাহা পূর্বান্তভূত কোন ব্যক্তির সর্বতোভাবে অহুরূপ হইবে না কিন্তু সজাতীয় হইবে। কারণ সর্বতোভাবে অনুগুণ কোন ছই দ্রব্য নাই এবং হইতেও পারে না। অর্থাৎ গোবাসনার দ্বারা মাত্রষ গরু হইলে ঠিক্ পূর্বাত্বভূত কোন গরুর মত হইবে না, কিন্তু কিছু না কিছু ভিন্ন গরু হইবে। কেবল গোজাতীয় হইবে ইহাই মাত্র नित्रम ।

টীকা—জাতি ও বাজি এই শদহয়ের অর্থ বুঝা উচিত। জাতি

(জন্ + ক্তি) অর্থে বাহা জন্মায় বা দেহ। তাহাতে দেহদকলের শ্রেণীকেও জাতি বলা হয়। যেমন গোজাতি, অশ্বজাতি ইত্যাদি। অন্ত দ্রব্যের শ্রেণীও দেইরপ জাতি। যেমন চক্ষ্জাতি, হীরকজাতি ইত্যাদি। যাহাদের লইরা জাতি তাহাদের প্রত্যেকের নাম ব্যক্তি, যেমন মনুষ্যজাতির মধ্যে রাম, খ্রাম আদি; চক্ষুজাতির মধ্যে প্রত্যেক চকু ইত্যাদি। করণজাতি অর্থে চকু, শ্রোত্র, মন আদি এক এক শ্রেণীর করণশক্তি। করণব্যক্তি অর্থে প্রত্যেক প্রাণীর এক একটা করণ। জাতি=phylum species, genus, order ইতাাদি; ব্যক্তি= individual. Phylum = মূলজাতি, genus = জাতি, species = অন্তর্জাতি, order = প্রতান্তরজাতি, race = অন্তাজাতি ইত্যাকার অনুবাদ হইতে পারে।

স্ত্ত। যদি কোন এক কর্মাশয়ের আধারভূত করণশক্তিসকল পূর্বজাতীয় দেহের সহিত একপ্রকৃতির হয় তবে দেহী পুনশ্চ দেই জাতিতে জন্মগ্রহণ করে।

বিবরণ-মানুষ যদি মানুষের মত কার্যা অধিক করে তবে মানুষজাতিতে জন্মগ্রহণ করে। যদি পশুর মত কর্মা অধিক করে তবে পশুবাসনা উদিত হইয়া করণশক্তিসকল পাশব আকারে আকারিত হইয়া পশুদেহধারণ করে। কথায় বলে "আহার-নিদ্রা-ভয়-মৈথুনঞ সামান্ত-মেতৎ পশুভির্নরাণাং। জ্ঞানমেতেষাং অধিকঃ বিশেষো জ্ঞানেন হীনাঃ পশুভিঃ সমানাঃ॥" আহার নিদ্রাদি লইয়াই যাহারা কাল কাটায় তাহারা পশুতুলা। জ্ঞান (বা conceptual thought) অর্থাৎ ভাষাজনিত বিজ্ঞানের দারাই পশু হইতে মানুষের ভেদ করা হয়। মান্থবের যত উচ্চভাব তাহা সুব ঐরূপ বিজ্ঞানমূলক। ঐরূপ মানুষোচিত ভাব ও চর্চা লইয়া যাহারা থাকে ও কর্ম করে তাহারা

পুনশ্চ মানুষ দেহ গ্রহণ করে। ঐ জ্ঞান পুনশ্চ দ্বিবিধ\_ অর্থবিষয়ক ও ধর্মবিষয়ক। ধর্মবিষয়ক জ্ঞানে মানুষের সুথশান্তি অধিকতর বর্দ্ধিত হয় (পরে দ্রন্টবা)। আর যাহারা আহারনিদ্রাদি লইয়াই কাল কাটায়, কেবল থাইবার ও তাদৃশ চিন্তায় ব্যাপৃত থাকে, শরীরধর্মের উপরের বিষয় চিন্তা করে না, তাহারাই পশুদেহ ধারণ করে। আহারাদির সংস্কার প্রবল হওয়াতে দেহধারণ. কালে বুহৎ চুয়ালযুক্ত বেবুন বানর, গরু, অশ্ব, আদি কোন উপযোগী আহারমাত্রপরায়ণ দেহের বাসনা উঠিয়া করণশক্তিসকল সেই আকারে আকারিত হইয়া দেই দেহগ্রহণ ঘটাইবে। উপনিষৎ বলেন "যোনিমত্তে প্রপায়তে শরীরভার দেহিনঃ। স্থাণুমত্যেহনুদংযতি যথাকর্ম যথাক্রতম্॥" অর্থাৎ মহুয়োর যেরূপ কর্ম ও জ্ঞান তদকুদারে কোন দেহী মনুয়া, পশু আদি দেহধারণ করে, কেহ বা স্থাপু বা উদ্ভিদ-দেহও ধারণ করে।

স্ ৩৩। সূল দেহত্যাগের পরই জীব এক স্কল্প উপভোগদেহ ধারণ করে। এই উপভোগ দেহ প্রধানত দৈব ও নারকভেদে দিবিধ। কর্মাশয়ে যদি সাত্ত্বিক বা সৌমনগুজনক সংস্কারের প্রাবল্য থাকে তবে দেহী যে স্থময় স্ক্ল ভোগদেহ ধারণ করে তাহা দিবা, আর যদি দৌর্যনভ্রনক রাজস ও তামস সংস্কারের প্রাবলা থাকে তবে যে কষ্টময় ভোগদেহধারণ করে তাহা নারক।

বিবরণ— স্থলদেহত্যাগের পর স্থাদেহধারণ করার কারণ মনঃকর্মের বৈবিধা। মন শরীরাঙ্গ-নিরপেক হইয়া কর্মা করে এবং শরীরসহও কর্মা করে। চিন্তা করা শরীরাঙ্গনিরপেক্ষ কর্ম্মের উদাহরণ। বাহেন্ত্রিয় চালন করিয়া যে কর্ম হয় তাহা শরীরসাপেক কর্ম। 'আমি যাইব' এরপ মনে করা শরীরান্ধনিরপেক্ষ কর্মা আবুর যাওয়া শরীরদাপেক্ষ কর্ম। স্থ্র মানদকর্মের প্রাবল্যের উদাহরণ। জাগ্রৎকালে শারীরকর্মের

সহিত মনঃকর্মাও আপন পথে চলিতে থাকে। স্বপ্নে স্বেচ্ছ শারীরক্রিয়া না থাকিলেও পৃথক্ মানস্ক্রিয়া থাকে। এইরূপে মনের পৃথক্ কার্যান্ত্রয় বুঝা যায়। সেই স্বভাব হইতেই স্থলদেহত্যাগের পর মন স্বপ্নবৎ মনঃ-প্রধান প্রেতদেহগ্রহণ করে।

সুন্দ পঞ্চূত লইয়া প্রাণশক্তি সুন্দেহ ধারণ করে। শ্রুতিও বলেন "স হি স্বপ্নো ভূতা ইনং লোকমতিক্রামতি" বু। প্রেতদেহ স্বপ্নবং অবস্থা ি কিন্তু ঠিক্ স্বপ্লের মত অন্তর্বিষয়মাত্রের বাবহারকারী নহে। তথন মন বহির্বিষয়ও ব্যবহার করে তবে তন্মধ্যে অন্তর্বিষয়েরই প্রাধান্ত (তৃতীয় পরিশিষ্ট দ্রষ্টব্য )।

টীকা—প্রেতদেহগ্রহণ কিরুপে হয় তাহা তৃতীয় পরিশিষ্টে স্বিশেষ <u>ज</u>ष्टेवा। वृश्नात्रणाक छेशनियम् (81818) वत्न-"त्यमन अर्वकात्र কতকটা স্বৰ্ণ লইয়া অভ্য এক নবতর, স্করতর স্বর্ণময় দ্ব্য প্রস্তুত করে, দেইরূপ এই দেহী আত্মা এই শরীরকে (ত্যাগের দারা) নিহত করিয়া অবিভাশ্র করত অভ্ত এক নবতর কল্যাণ্তর রূপ ধারণ করেন, যথ:—পিত্রা, গান্ধর্ব, দৈব, প্রাজাপত্য বা ব্রাক্ষ অথবা অন্ত কোন দেহীর শরীর।" অপুণা কর্ম করিলে কষ্টময় দেহ হয়। "অনন্দা নাম তে লোকাঃ অন্ধেন তমসাবৃতাঃ। তাংস্তে প্রেত্যাভিগক্তি অবিদাংসোহবুধো জনাঃ॥" বৃহদারণাক আরও বলেন (৪।৩।৯)—"সেই পুরুষের হুইটী স্থান ইহলোক ও পরলোক। তৃতীয় সন্ধানামক স্বপ্নধান। সেই मकाञ्चात्न थाकिया इंश्लाक ७ शत्राताक এই উভয়স্থানকেই দেখেন, অর্থাৎ প্রেতাবস্থা স্বপ্নবৎ মনঃপ্রধান হইলেও ইহলোকেরও জ্ঞান থাকে।" স্বপ্নে জীব মনে করে আমি দেহ লইয়া কার্য্য করিতেছি কিন্ত সেই দেহ কল্পনায় থাকে বাহিরে কেহ দেখিতে পায় না। প্রেতদেহ অত্যে দেখিতে পায়, ইহাও স্বপ্ন হইতে তাহার ভেদ। যেমন জাগ্রতের

ষষ্ঠ অধ্যায়। জাতি বা শরীর। স্থ ৩৫

পর ঘুম, তেমনি স্থলদেহত্যাগের পর স্থাদেহ। মতু স্থাশরীরকে 'থশরীর' বলেন যথা "ধর্মপ্রধানং পুরুষং তপসা হতকি বিষম্। পরলোকং নয়ন্ত্যাশু ভাস্ততং থশরীরিণম্॥" অর্থাৎ "ধর্মপ্রধান, তপস্থার দারা হতপাপ, পুরুষকে তাঁহার পুণাকর্ম জ্যোতির্ময় থশরীর (আকাশশরীর বা স্ত্রশরীর ) করিয়া পরলোকে লইয়া ষায়।"

স্ ৩৪। দেহসকল ঔপপাদিক ও সাধারণভেদে দ্বিধ। ঔপপাদিক দেহ পঞ্চূতরূপ উপাদান লইয়া প্রাণশক্তিবলে উৎপন্ন হয়। আর প্রাণী তুইজনক বা একজনকের শরীরাংশ লইয়া সাধারণদেহ নির্মাণ করে। মৃত্যুর পর যে স্ক্রশরীরধারণ হয়, তাহা ঔপপাদিক দেহের উদাহরণ।

বিবরণ-পিতৃদেহের অংশে 'বীজজীব' (পরস্ত্র দ্রপ্টবা) অধিষ্ঠান করিয়া স্বদংস্কারাত্রপ সাধারণ দেহ নির্মাণ করে। সাধারণত জন্ম-প্রাণীরা পিতৃদেহ হইতে কুদ্র এক বীজ প্রাপ্ত হয় আর স্থাবরপ্রাণীরা তাদৃশ কুদ্র বীজও পায় এবং বৃহত্তর শরীরাংশও পাইয়া দেহধারণ করে। বীজ হইতে ও শাখা হইতে উদ্ভিদের প্রজনন এবিষয়ের উদাহরণ। উদ্ভিদের ভাষ জন্মপ্রাণীদের কোন কোন জাতি পিতৃদেহের বুহদংশ লইয়া খদেহ নির্মাণ করে; বেমন অব্রস্থ ফিতাকৃমি, পুরুভুজ ( Hydra ) প্রভৃতি।

টীকা—মনে হইতে পারে শাথা রোপিত হইয়া যে সব বুক হয় তাহাদের জীব কে? কুদ্রাংশ লইয়া শরীরগঠনে যেমন পৃথক্ এক জীবের কার্য্য দেখা বায়, এথানেও সেইরূপ। যেমন ক্ষুদ্র পিতৃবীজে আরুষ্ট হইয়া প্রাণী তাহাতে অধিষ্ঠান করে বুহৎবীজরূপ শাখাতেও সেইরূপ অত্য এক জীব অধিষ্ঠান করে। যদি শাথার ভিতর প্ররোহের কারণভূত প্রচুর রদ থাকে ও দহজে শুক না হয়, তবে সেইরূপ শাথাই বীজস্বরূপ হয়; বেমন সজিনা, জিওল আদির শাধা। তাহা না হইলে হয় না।

স্ত ০৫। স্ক্লদেহের আয়ুক্ষয়ে দেহী পুনশ্চ স্থলদেহ গ্রহণ করে। স্লাদেহের আয়ু অস্ব্প্তি আর তাহার মৃত্যু বা পতন স্বৃত্তি বা স্বগ্নহীন

বিবরণ—মনঃপ্রধান অবস্থায় সক্ষম থাকিলেই দেহী জীবিত थांकित्व। महन्न ना थांकित्न ( अक्षरीन निक्षांत्र ग्रांग कड़ी ज्व रहेत्न ) তাহার অঙ্গপ্রতাঙ্গাদি সন্তুচিত হইয়া স্ক্র পিণ্ডীভাব ধারণ করিবে। সেইরূপ হইয়াই দেহী সুললোকে আদিয়া সুলদেহধারণ করে। এই স্ক্ পিণ্ডীভূত অবস্থার নাম 'বীজজীব'। বীজে যেমন বৃক্ষজননশক্তি সম্পিণ্ডিতভাবে থাকে উহাতেও সেইরূপ দেহনির্মাণশক্তি থাকে। জ্রণের প্রথমাবস্থায় অঙ্গপ্রতাঙ্গজননের মূল যে করণশক্তিসকল তাহারা তথন সঙ্কুচিত থাকে। তজ্জ্য ঐ বীজজীবের তাহা যথাযোগ্য প্রাথমিক শরীর হয়। পরে ক্রমশ বিকাশ হইতে হইতে শরীরকে পূর্ণবিক্ষিত करत ( প্রথম পরিশিষ্টে স্বিশেষ দ্রষ্টব্য )।

স্ক্লশরীরের আয়ু সূলশরীরের আয়ু অপেক্ষা অনেক অধিক হইতে পারে (পঞ্ম পরিশিষ্টে দ্রষ্টব্য)। অস্ত্র্প্তিসংস্কার ও স্বৃপ্তিসংস্কার পৃথক্ থাকে ও পৃথক্ উঠে। অমুমুপ্তি অবস্থা মুমুপ্তি অপেকা অধিক প্রবল ও মৃত্যুরূপ ঘটনার দারা প্রায়ই অত্যে উঠে। অস্ব্রিপ্তিদংস্কারে সঙ্করন হয় ও স্ক্রাদেহ তদ্বারা জীবিত থাকে। পরে জাগ্রতের পর নিদ্রার ত্যায় স্বাভাবিক নিয়মে স্বযুপ্তির সংস্কার উঠিলে প্রেতের পতন বা মৃত্যু হয়। প্রেতদের স্বয়ুপ্তি নাই বলিয়া উহাদের এক নাম অস্বপ্ন। শীঘ জন্মগ্রহণের ইচ্ছাদি হেতু থাকিলে শীঘ জন্মগ্রহণ হইতে পারে যেমন নিদ্রা আনয়নের ইচ্ছা থাকিলে অসময়ে নিদ্রা আনয়ন করা যায় (পঞ্চম পরিশিষ্ট জ্বন্তব্য )।

টীকা—থশরীরীরা ভোগক্ষয়ে স্থলদেহধারণের উপযোগী পিগুভিত

202

কর্ম্মংস্কারসহ অতি স্ক্র ক্রকরণ বীজজীবরূপে ইহলোকে (বা উপযুক্ত লোকে) পতিত হয়। শ্ৰুতিতে উক্ত হইয়াছে যে তথন জীব শস্তাদির বীজকে আশ্রয় করিয়া থাকে। কিন্তু "অভোগেনৈব" থাকে \* অর্থাৎ শস্তবীজ তাহাদের দেহ হয় না কিন্তু আধারমাত্র হয়। তথায় অতিথিরূপে থাকিয়া পরে উহা আরুষ্ট হইয়া পিতৃশরীরে যায়। পক্ষী যেমন গাছে আশ্র লয় এবং তাহা ত্যাগ করে শশুও বীজজীবের সেইরূপ আশ্রয়। শস্ত আহারে বীজজাব কাহারও শরীরে যায় না আরু ইইয়াই যায়।

ষে গ্রহের ও যে গ্রহস্থ যে দেশের সহিত ঘনিষ্ঠ সম্বন্ধের সংস্কার প্রবল তাহার দারা জীব অজ্ঞাতসারে সেইদিকেই আকৃষ্ট হইয়া যায়। অন্তঃকরণের দিক্ হইতে দূর ও নিকট নাই। সংস্কারের সাদৃশুই সেইস্থলে নৈকটা এবং বৈসদৃশ্য দূরত্ব। বীজজীব আশ্রয় পাইবার জন্ম উনুথ হইয়া থাকে। আশ্র সকলের মধ্যে যাহা স্বশংস্কারের অধিক সদৃশ সেইখানেই আশ্র লয়। চেষ্টা ছইরকম জ্ঞাতসারে চেষ্টা আর ঘুম ভাঙ্গার তায় অজ্ঞাতদারে চেষ্টা। বীজজীবের আকর্ষণ অর্থে এরূপ আকর্ষণ ( অপরিদৃষ্ট চেষ্টা ) বুঝিতে হইবে।

কোনও বিক্তন্ধ বেগদংস্কারযুক্ত দ্রব্য ষেমন মাধ্যাকর্ষণ অতিক্রম করিয়া ষায় তেমনি সংস্কারের বিক্তন্ধতা থাকিলে জীব সেই বিক্তন্ধ সংস্কারযুক্ত জনকের দিকে আরুষ্ট না হইয়া সদৃশ সংস্কারযুক্তের দিকে যায়। সংস্কার অপরিদৃষ্ট ক্রিয়া দেইজন্ম ঐরূপস্থলে অপরিদৃষ্টভাবেই পার্থক্যের বোধ হইয়া থাকে। সাধারণ জাবেরা প্রায়ই পৃথিবীতে অথবা যে গ্রহের জীব সেই

গ্রহে আদা যাওয়া করিয়া থাকে। কেহ কেহ দৌরজগতের অন্তত্ত্ত ষাইতে পারে—অন্ত কেহ ব্নাণ্ডময় যাইতে পারেন। ব্যাপী ধ্যান-যুক্তেরাই ঐরূপ হন নচেৎ সংকীর্ণ সংস্থারযুক্ত জীবেরা সংকীর্ণ গতি পায়।

প্রশ্ন হইতে পারে যে যাহার শরীরে গেলে জন্মগ্রহণের স্থ্যোগ ঘটিবে না সংস্কারের সাদৃগু থাকিলে বীজজীব তাহার অন্তঃকরণের দারা আরুষ্ট হইবে কি না। তত্ত্তরে বক্তব্য যে—বীজজীব জন্মগ্রহণের জন্মই আকৃষ্ট হইয়া যায়, সেজতা যেথানে জন্মগ্রহণের স্থােগে নাই সেথানে ঘনিষ্ঠদম্পকীয় লোকের দারা আকৃষ্ট হইবে। যেমন দোরজগতের বাহিরের কোন বস্তকে সৌরজগৎ আকর্ষণ করে—ঐরপস্থলে আকর্ষক প্রধানত স্থ্য কিন্তু অন্তগ্রহের নিকটস্থ হইলে তাহাতেই ঐ বস্তু আরুষ্ট হইয়া পতিত হয় তজ্ঞপ বীজজীব প্রধান আকর্ষকের দারা আকৃষ্ট হইলেও কারণবিশেষে ঘনিষ্ঠদম্পর্কিত অন্তের নিকট গিয়াও জন্মগ্রহণ করিতে পারে। যথা ক ও খ ছই ভাই। ক অবিবাহিত ও ধনী এবং খ বিবাহিত ও গরীব। খ-র ছেলে ক-র বিষয় পাইল। বলিতে হইবে যে খ-র ছেলের ও ক-র ঐশ্ব্যাসংস্কারের সাদৃশা ও আকর্ষণ আছে কিন্তু খ-র ঘরেই স্থযোগ ঘটাতে জন্মগ্রহণ হইল।

স্ ৩৬। উদ্ভিদ, তির্যাক্ ও পারলোকিক জাতি উপভোগশরীরী জাতি। মানবজাতি কর্মশরীরী জাতি।

বিবরণ—উপভোগশরীরী জাতিদকলে অন্তঃকরণ, জ্ঞানেলিয়, কর্ম্মেন্ত্রিয় ও প্রাণ এই শ্রেণী চতুষ্টয়ের কোন এক বা হই শ্রেণী অতিবিক্দিত থাকে এবং অপর শ্রেণী অবিক্দিত থাকে। অথবা উক্ত শ্রেণীস্থ পঞ্চ ইন্দ্রিরের মধ্যে কতকগুলি অতিবিক্সিত থাকে এবং অবশিষ্টগুলি অবিকৃষিত থাকে।

এই স্ত্রের এক অপবাদ আছে। পারলোকিক জাতির মধ্যে

<sup>\*</sup> কৌঠারবা শ্রুতি বলেন "সোহবাগ্গত স্থাবরান্ প্রবিশতাভোগেনেব ব্রজন্ স্থুল-শরীরমেতি সূলাং শরীরাং ভোগান্ অনুভূঙ্কে" অর্থাৎ জীব নিমে আসিয়া শস্তাদিতে ধাকে, তথায় অন্তাধিষ্ঠিত শস্তনেহের ভোগ না ভোগ করিয়া স্থল শরীর পায় ( পিতামাতা হইতে ), দেই ভুল শরীরে বাইয়া ভোগ করে।

সমাধিসিদ্ধ উচ্চশ্রেণীর দেবগণ গাঁহাদের সমাধিবল থাকাতে পুনরায় স্থূলশরীরগ্রহণ সম্ভবপর হয় না, তাঁহারা অবশিষ্ট চিত্তপরিকর্ম শেষ করিয়া বিমুক্ত হন বলিয়া তাঁহাদের শুদ্ধ উপভোগশরীরী না বলিয়া ভোগ ও কর্ম উভয়শরীরী বলা সঞ্চত।

টীকা—সাত্ত্বিক, রাজদ এবং তামদ শ্রেণীর বাহেন্দ্রিয়ের মধ্যে দৈব-জাতিতে জ্ঞানেক্রিয়ের অতিবিকাশ যথা সাংখ্যসূত্র "উর্দ্ধং সত্ত্বিশালাঃ"। পশুজাতিতে প্রায়ই নিম্ন কর্মেক্রিয়ের এবং উদ্ভিদে প্রাণশক্তির অতি-বিকাশ দেখা যায়। এইহেতু ঐ তিনজাতি উপভোগশরীরী। মানবেরা কর্মাণরীরী। কারণ তাহাদের সর্বজাতীয় শক্তি তুলাবল। পরস্ত্ म्हेग।

সূত্র। কোন শ্রেণীর কতকগুলি ইন্দ্রিয় যদি অস্থান্ত অপেক্ষা অতি প্রবল হয় তবে জীবের করণচেষ্টা দেই প্রবলকরণের সম্পূর্ণ অধীনভাবে নিপার হয়। ঐরপ করণবিকাশের অসামঞ্জন্তই জাতির উপভোগ-শরীরত্বের কারণ।

বিবরণ—প্রবল করণের সম্পূর্ণ অধীন চেষ্টা ভোগভূত কর্মমাত্র হইবে (২য় হত এইবা)। স্থতরাং তাদৃশ অসমঞ্জদ করণবিকাশযুক্ত শরীর উপভোগশরীর হইবে। অন্তঃকরণপ্রধান দেব ও নরকলোকবাদীরা ত্ররপ উপভোগশরীরী।

টীকা—দেবগণ অন্তঃকরণপ্রধান। শাস্ত্রে আছে ইচ্ছামাত্রেই তৎক্ষণাৎ তাঁহাদের কার্যা সিদ্ধ হয়। শ্রুতিতেও আছে "যত্রাতুকামং চরণং ত্রিণাকে ত্রিদিবে দিবঃ।" অর্থাৎ তাঁহার। যদি মনে করেন শতক্রোশ দূরে যাইব অমনি তাঁহাদের ফুল্লশরীর তথায় উপস্থিত হইবে ( যেহেতু তাঁহাদের অন্তঃকরণ, স্তরাং ইচ্ছা, অতি প্রবল)। কিন্তু মানবের দেরূপ হয় না। তাহাদের ইচ্ছামাত্রেই গমন সিদ্ধ হয় না, কারণ তাহাদের গমনশজ্জি

ইচ্ছার মত তুল্যবিক্ষিত বলিয়া ইচ্ছার তত অধীন নহে, দেবতাদের গমনশক্তি তাঁহাদের প্রবলবিক্ষিত ইচ্ছার যত অধীন। স্থতরাং মানব মনোরথের পরও সেই কার্যা করা উচিত কি অনুচিত তাহা বিচার করিয়া প্রবৃত্ত বা নিবৃত্ত হইতে পারে। কিন্তু দেবগণের (দেব অর্থে স্বর্গত মানুষ) ইচ্ছামাত্রেই কার্য্যসিদ্ধ হয় বলিয়া তাহা হইতে নিবৃত্ত হইবার ক্ষমতা থাকে না। তাই তাঁহাদের তাদৃশ চেষ্টা দিতীয় স্ত্ৰ অনুসারে ভোগভূত কর্ম হইবে স্বাধীন কর্ম হইবে না। সেইহেতু তাঁহারা উপ-ভোগশরীরী। তির্যাক্ জাতিদের কাহারও গমনশক্তি অতিবিকসিত, কাহারও জননশক্তি অতিবিক্ষিত (যেমন পুত্তিকাদির রাজ্ঞী) তজ্জ্য ঐ প্রবল করণের সম্পূর্ণ অধীন হইয়া তাহাদের কার্যা হয়। স্থতরাং তাহারা উপভোগশরীরী। দেবগণের তায় নারকগণও অন্তঃকরণপ্রধান এবং তাহারা প্রবল হঃথে ক্লিষ্ট থাকে। তাহারা ক্রনেন্ত্রিয় এবং মনের আগুনেই পুড়িতে থাকে বলিয়া কোন স্বাধীন কর্ম্ম করিতে পারে না সেজন্য নারকশরীরকেও ভোগশরীর বলা হয়।

উপভোগশরীরী জীবেরা ভাহাদের স্বাধীন কর্ম্মের দ্বারা অতাল পরিমাণে নিজেদের উন্নতি বা অবনতি করিতে পারে এমন কি পারে না বলিলেও হয়। তাহারা কেবল অম্বাধীন আরক্ষক্তির দারা চেষ্টা বা ক্রিয়াফল ভোগ করিয়া যায় এবং স্বাভাবিক পরিণামক্রমে আত্মগত উৎকর্ষাভিমুখ বা অবকর্ষাভিমুখ বিকাশের যথাযোগ্য নিমিত্তজনিত উদ্রেকে তাহাদের উন্নতি বা অবনতি হয়। মানবেরা কর্মশরীরী। তাহারা স্ফোর দারা কর্ম্ম করিয়া নিজেদেরকে অনেক উন্নত বা অবনত করিতে পারে। তজ্জন্ত মানবজাতি অতি পরিণামপ্রবণ। পশুরা মানবদহবাদে ক্থনও মানবত্ব পায় না; কিন্তু মানবশিশুর পশুসহবাসে পশুত্বপ্রাপ্তি শবিরল ঘটনা নহে। মানবজাতিতে, উপভোগশরীরী জীবের তুলনায়,

ষষ্ঠ অধ্যায়। জাতি বা শরীর। স্ ৩৮

306

জ্ঞানেন্দ্রিয়, কর্মেন্দ্রিয় ও প্রাণ তুলারূপে বিকসিত। মহাভারত বলেন "রাজনৈস্তামনৈঃ সত্ত্বযুক্তো মানুষ্যমাপ্নুয়াৎ।" অর্থাৎ রাজদ, তামদ ও দাত্ত্বিকভাবযুক্ত হইয়া (কোন একটীর আধিকা না হইয়া) মনুষ্যক্ব প্রাপ্ত হয়। মনুষ্যে তিনজাতীয় করণশক্তি তুলাবল বলিয়া তাহাদের স্বাধীন কর্মে অধিকার। অতএব "প্রকাশলক্ষণা দেবা মনুষ্যাঃ কর্মা-লক্ষণাঃ।" (মহাভারত)

স্থা সর্বশ্রেণীর ও সর্বশ্রেণীস্থ সকল করণের বিকাশের তুল্যতা বা সামঞ্জ্রতহতু মানবশরীর কর্মশরীর। মানবের করণসকলের বিকাশের সামঞ্জ্রত্ব পারলোকিক ও তির্যাক্জাতীয় প্রাণীর করণবিকাশের সহিত তুলনায় জানা যায়।

বিবরণ—এ বিষয় পূর্বে স্থানের বিবরণে ও টীকায় বিশদ করা হইয়াছে মন্থ্য পুরুষকারের দারা আহার, নিদ্রা, প্রাণ প্রভৃতি সমস্ত জয় করিতে পারে। স্থেজাপূর্বিক নিরাহারে প্রাণত্যাগ করিতেও পারে। ভোগ-শরীরীদের পূর্বকর্ম পরকর্মকে অলই ভিন্নরূপে আকারিত করিতে পারে। কর্মশরীরীদের তাহা প্রকৃষ্টরূপে আকারিত করিতে পারে এমন কিনিরাকারিতও করিতে পারে। তির্যাক্, উদ্ভিদাদির ঐরপ ক্ষমতা নাই কারণ উহারা প্রবলভাবে বিক্সিত কোন কোন করণশক্তির বশীভূত। মন্থ্য সেরপ নহে। অবশু মন্থ্যের মধ্যে যাহারা প্রবৃত্তির দাস তাহাদের পুরুষকার কম। কিন্তু তাহাদেরও পুরুষকার করিবার সামর্থ্যের বীজ আছে বলিতে হইবে কারণ কোন কোন মন্থ্যু উহা করিতে পারে। আর মন্থ্য চিত্তর্তি নিরোধ করিতে পারে বা ইচ্ছা করিলে মনক্ষে সমাক্ আয়ত্ত করিতে পারে। স্থাবৎ মনঃপ্রধান প্রেভজাতিরা তাহা পারে না। তাহাদের মধ্যে কেহ হয়ত যাহা সঙ্গল্প করিতেছে তাহার আংশিক বা পূর্ণপ্রাপ্তি বটিয়া স্থা (অর্থাৎ স্থ্যের সম্যক্ বন্ধ) হইমা

চিত্তসংযমে অসমর্থ। আবার কেহ বা ইচ্ছার ব্যাঘাতে তৃঃথী (মনে অদমনীয় পূর্বিশ্বতির ভীষণ প্রবাহে অবশ) হইয়া মনঃসংযমে অসমর্থ। মানুষের মন ঐরূপ নহে।

টীকা—নিরয়ত্বংথ কিরপে তাহা যদি কেহ অনুভব করিতে চান তবে এইরপ করিবেন। ঘুম আসার সময় যথন শরীরেন্দ্রিয় জড় ও রুদ্ধ হইয়া আসিবে তথন মনে করিতে হইবে আমি মৃত হইলে চিরকালের জন্ম এইলোক ছাড়িয়া যাইব। ঠিক এইরকম আর কথনও দেখিতে পাইব না। তথন বাহ্যরুদ্ধত্বহেতু নিজের আশ্রয় নাই বোধ হইবে, ভীষণ অরমণীয় একাকীত্ব বোধ হইবে ও তাহাতে প্রগাঢ় বিষাদ আসিবে। উহার নিরয়ত্বংথের আস্বাদ। কুকর্ম অনুসারে অল্লাধিককাল উহার ভোগ হইতে পারে।

স্বৰ্গস্থথের আভাস পাইতে হইলে অভ্যাসের দ্বারা স্বপ্নেও আত্মস্থৃতি অর্থাৎ 'আমি স্বপ্ন দেখিতেছি' এই স্মৃতি আনিতে পারিলে তথন পৃথিবী ছাড়িয়া উর্দ্ধে যাইতেছি এইরূপ সঙ্কর করিয়া উর্দ্ধে উঠিতে হইবে। তাহাতে সাফল্য অনুসারে অরাধিক আনন্দ আসিবে। উচ্চ স্বর্গস্থথের আস্বাদ হৃদয়ে ধ্যানের দ্বারা আনন্দলাভ করিলে বুঝা যাইবে।

মেদ্যারাইজ করিয়া পিছন দিক্ হইতে এরূপ পাদ্ দিতে হয় ( ছই পাশে নীচে হইতে উপরের দিকে ) যেন আবিষ্ট ব্যক্তিকে উচ্চে চক্রাদিলাকে তুলিয়া দিতেছি। তাহাতে আবিষ্টব্যক্তির স্বর্গীয় আনন্দ হয়। আর শরীরে ফিরিয়া আসিতে চাহে না এমন কি ফিরাইয়া আনিলে গালি দেয়। ইহা অবশ্য অবিষ্টব্যক্তিই অনুভব করে।

### সপ্তম অধ্যায়। আয়ু।

স্থত। ভোগসহ দেহরূপ কর্মফলের অবস্থিতিকালের নাম আয়ু। স্থূল ও স্ক্ল উভয় দেহেরই আয়ু কর্ম্মের দারা নিয়মিত হয়।

विवतन-कल्वत कांन यिन आयु इहेन जरत छेळ कनवरमत छेत्नरथ আয়ুও উক্ত হইবে; অতএব তাহা স্বতন্ত্র ফলরপে গণনা করিবার প্রয়োজন কি? ইহার উত্তর এই যে—জাতি ও ভোগের অবস্থিতির সময়ের হেতুভূত উপযুক্ত শারীরিক উপাদান জন্মের সঙ্গেই উদ্ভূত হইবার অবশ্য কারণ থাকিবে। যেমন কর্মবিশেষে মানবজাতি ও তদকুষায়ী স্থতঃখভোগ প্রাপ্ত হওয়া গেল কিন্তু সেই জাতি ও ভোগ স্বল্পকাল ও দীর্ঘকাল থাকিবার হেতুভূত স্বল্পীবী বা চিরজীবী শরীর যে সংস্কারবিশেষ হইতে হয় তাহাই আয়ু। এথানে সুলশরীরের আয়ুর কথা বলা হইতেছে। স্ক্রশরীরের আয়ুর বিষয় ৩৫ স্ত্তে ও পঞ্চম পরিশিষ্টে দ্রষ্টব্য।

কর্মের দারা সংস্কার সঞ্জিত হয় আর সঞ্জিত সংস্কার হইতে কর্মফল হয়। তাহাতে জাতিহেতু কর্মের ফলে জাতি এবং ভোগহেতু কর্মের ফলে ভোগমাত্র হয়। কিন্তু দেই জাতি ও ভোগ দীর্ঘকাল বা অল্লকাল থাকিবার যাহা কারণ সেই বিশেষ সংস্কারই আয়ুরূপ কর্মফলের হেতু। ইহা জন্মকালেই প্রাত্ত্ত হয়।

স্ ৪ । জনকালে আয়ুর প্রাত্তাব সাধারণ উৎসর্গ বা নিয়ম। কিন্ত দৃষ্টজনাৰ্জিত কর্মের দারা আয়ুর পরিবর্তন হইতে পারে। দেইরূপ জাতির এবং ভোগেরও ভেদ হইতে পারে।

विवद्र - প্রাণায়ামাদি কর্ম করিলে দৃষ্টজন্মবেদনীয় আয়ুরু দ্ধিরূপ ফল হয়। সেইরূপ আয়ুক্ষয়কর কর্মের ফলও ইহজীবনে দেখা যায়। চিরক্র ব্যক্তিরা জ্বংথে পড়িয়া অনেক আয়ুদ্ধর কর্ম করে। তাহা ইহজীবনে

ফলীভূত হইতে না পারিলে পরজীবনে ফলীভূত হয়। স্বাস্থাবিষয়ে বৃদ্ধি-মোহ অনেক স্থলে চিরক্রগ্রার কারণ।

সূ ৪১। কর্মের বিপাক প্রবল হইলে তাহা প্রাণীকে বিপাকের সাধক ঘটনার দিকে লইয়া যায় কিন্তু বাহ্যঘটনা প্রবল হইলে তাহা আমাদের অপ্রবল কর্মকে উদ্বন্ধ করিয়া বিপক করায় (বৌদ্ধদের অপরাপরীয় কর্ম্ম অনেকটা এইরূপ)। এই নিয়ম আয়ুক্ষয় বিষয়ে অনেক স্থলে প্রযোজ্য হয়।

বিবরণ—অনেক প্রাণীর একই সময়ে একইরূপে মৃত্যু দেখিয়া শঙ্কা হয় যে কিরপে অত প্রাণীর একই প্রকার ঘটনায় একই কালে আয়ুক্ষয় ঘটিল। যেমন ভূমিকস্পে হঠাৎ বিশহাজার বা জাহাজডুবিতে ছইহাজার মরিল। পৃথিবীর পৃষ্ঠ বহুবার বিধ্বস্ত হইয়া পূর্ব্ব পূর্বে যুগে বহুপ্রাণী একই কালে মৃত হইয়াছে। পরন্ত প্রলয়কালে স্বপ্রাণী মৃত হয়। ইহা ব্ঝিতে হইলে নিমলিথিত বিষয় সকল ব্ঝা আবশ্যক। আমরা সকলে ব্রন্ধাণ্ডবাদী স্ত্তরাং ব্রন্ধাণ্ডের নিয়মেরও অধীন। আমাদের কর্ম্মণ্ড স্তরাং কতকপরিমাণে ব্রহ্মাণ্ডের নিয়মে নিয়মিত। যেমন প্রজা निष्कत्र मण्णिक्टिक स्रोधीन इहेटल त्रांकात्र नार्थ नष्टमण्णित् इम्, সেইরূপ। আর আমাদের মধ্যে সর্বপ্রকার পীড়াভোগকে ও সর্বপ্রকার মৃত্যুকে ঘটাইবার কারণ সর্বদা অপ্রবলভাবে বর্ত্তমান বিশেষত শরীরাদিতে অস্মিতা, রাগ, দেয আছে । विशाहि जाहाटि मर्वितिष इःथ घोँगिवा कावन मर्विना वर्छमान আছে। যেমন পুত্র নিজের কর্মের ফলে নষ্টায়ু হইয়া মরে; কিন্তু তাহাতে রাগজনিত কর্মদংসার উদ্দ হইয়া মাতাপিতার হঃথভোগ ঘটায়। এতাদৃশ স্থলে প্রবল বাহাঘটনায় অপ্রবল কর্মকে উদুদ্ধ করিয়া তাহার ফল ঘটায়। এরপ ক্ষেত্রেও স্থহঃথভোগ স্বকর্মের ফলেই হয়

কেবল সেই কর্ম অপ্রবল বলিয়া তাহা স্বত উদ্ধ হয় না প্রবল বাহ্ন ঘটনার দ্বারাই উদ্ধ হয়। মৃত্যুর হেতু কোন বাহ্নঘটনা (যেমন ভূমিকম্পাদি) যদি প্রবল না হয় তবেই কর্মের নিয়তবিপাকে (২০ স্ত্রের টীকা দ্রন্টবা) মৃত্যু ঘটায় আর বাহ্ন ঘটনা প্রবল হইলে সেই হেতুর দ্বারা অম্বর্রপ কর্ম বাক্ত হইয়া বিপক হয়। বাহ্ন ঘটনা আমাদের কর্ম্মের দ্বারা হয় না কারণ কর্মের বিপাক শরীরাদির উপরই ঘটে বাহ্মদ্ব্যের উপর নহে। বাহ্নঘটনা প্রবল হইলে তাহা আমাদের মধ্যস্থ অপ্রবল কর্মকেও উদ্ধ করে। আর অত্যন্ত প্রবল কর্ম্ম থাকিলে তাহা প্রাণীকেই নিজের বিপাকের অনুক্ল বাহ্নঘটনার দিকে লইয়া যায় বা স্বতই বিপক হইয়া আয়ুক্রয়াদি ঘটায়।

পুরুষকার বা জ্ঞানের হারা সর্ব্বকর্ম ক্ষয় হয়। ব্রক্ষাণ্ডের অধীনতাও দেইরূপ তাহার হারা অতিক্রম করা যায়। সমাধির হারা চিত্ত নিরোধ করিলে ব্রক্ষাণ্ডের অতীত হওয়া যায় স্থতরাং তথন ব্রক্ষাণ্ডের অধীনতা থাকে না। তথন "মায়ামেতাং তরস্তি তে"।

টীকা—মৃত্যু শরীরের স্বাভাবিক ধর্ম স্থতরাং কর্মের দারা উহা হয়
না। মৃত্যু অসংখ্যপ্রকারে হইতে পারে। তন্মধ্যে কোন্ প্রকারে মৃত্যু
ঘটিবে তাহারই হেতু প্রবল বাহ্যঘটনা অথবা স্বকর্ম। মৃত্যুহেতু প্রবল কর্ম থাকিলে তল্বারা মৃত্যু ঘটিতে পারে। প্রবল বাহ্যকারণেও সেইরূপ উহা ঘটিতে পারে। শরীর ক্ষীণ হইয়া গেলে সামাত্য কারণেও উহা ঘটিতে পারে। ক্ষীণ হওয়া অবশ্য কর্মের দ্বারা হইবে।

# অপ্তম অধ্যায়। ভোগফল।

সূ ৪২। সুথ ও তঃথবোধ কর্মাদংস্কারের ভোগফল। যাহা অভিমত বিষয়ের অনুকূল, সেইরূপ ঘটনায় স্কুথবোধ হয়। যাহা তাদৃশ বিষয়ের প্রতিকূল, তাহা হইতে তঃথ বোধ হয়।

বিবরণ—অভিমত বিষয় দ্বিবিধ; অনির্ণেয় ও নির্ণেয়। অনির্ণেয় বিষয়, যেমন মাতার নিকট পুত্র কি কি বিশেষ গুণে মাতার অভিমত তাহা অনির্ণেয়। নির্ণেয় বিষয় যথা ক্ষ্পার্ত্তের নিকট অন ক্ষ্পাশান্তিরূপ বিশেষ ও নির্ণাত গুণের জন্ম অভিমত।

মোহ বা ক্ট স্থহ:খহীন বেদনাও ভোগফল। তাহা ইপ্ত হইলে স্থের ও অনিপ্ত হইলে হঃথের অন্তর্গত ইহা পূর্ব্বে বলা হইয়াছে। স্থথ ছঃথ দিবিধ—মানস ও শারীর। মানস স্থথের নাম সৌমনস্থ ও হঃথের নাম দৌর্মনস্থা। শারীর স্থথ—স্বাস্থা-সাচ্ছলা এবং হঃথ—পীড়া। মনের ও শরীরের অভিমত ও অনভিমত ঘটনা হইতে উহারা হয়। মনের অভমত = প্রাপ্তি বা অপ্রাপ্তি যাহা অভীপ্ত তাহা ঘটা। শরীরের অভিমত = শরীরের যেরূপভাবে থাকা অর্থাৎ শরীর্যক্তের যেরূপ ক্রিয়া সহজ্ব তাহাই তাহার স্বাচ্ছলা। স্থাকর ক্রিয়া অবাধ, কারণ তাহাতে অতিক্রিয়া নাই। তাই স্থাধের দিকে প্রবৃত্তি হয়। হঃথকর ক্রিয়ায় বাধা অধিক, তাই তাহাতে প্রবৃত্তি হয় না। বৈরাগ্যের দারা সমস্ত অবাধ হয় তাই "বৈরাগ্যং পরমং স্থাম্।"

টীকা—অনির্ণেয় অভিমত বিষয় = যে বিষয়ে স্বতই (বিচারাদির দারা দোষগুণ বিবেচনার অপেক্ষা না করিয়া) প্রবৃত্তি হয় তাদৃশ বিষয়। যেমন তপোবনে ভরতকে দেখিয়া হন্মন্তের হইয়াছিল।

ু স্থ ৪৩। সুথই জীবের ইষ্ট। অতএব ইষ্টপ্রাপ্তি ও অনিষ্টের

অপ্রাপ্তি মথের হেতু। সেইরূপ ইটের অপ্রাপ্তি ও অনিষ্টের প্রাপ্তি তঃখের হেতু। প্রাপ্তি অর্থে সংযোগ। ইষ্টের ও অনিষ্টের প্রাপ্তি ছই প্রকার। প্রথম, সাংসিদ্ধিক ও দ্বিতীয়, আভিব্যক্তিক। যাহা জন্মকাল হইতে অভিব্যক্ত থাকে তাহা সাংসিদ্ধিক আর যাহা পরে অভিব্যক্ত হয় তাহা আভিবাক্তিক।

স্থ ৪৪। উক্ত দ্বিবিধ ইষ্ট ও অনিষ্ট প্রাপ্তি পুনশ্চ দ্বিবিধ; স্বতঃ ও পরতঃ। যাহা নিজের বৃদ্ধি, বিবেচনা ও উত্তম প্রভৃতির বৈশারত এবং অবৈশারত হইতে হয় তাহা স্বতঃ। যাহা নিজের প্রকৃতিগত ঈশ্বরতা (যে গুণের দারা ইট্ট বিষয়ের প্রাপ্তি ঘটে), নির্মৎসরতা, অহিংস্ত্রতা প্রভৃতির দারা অপর ব্যক্তির মৈত্রী, উপচিকীর্ঘা প্রভৃতির, অথবা নিজের অনীশ্বতা, মংদ্রতা, হিংস্রতা প্রভৃতির দারা অন্যের দেষ, অপ্রিকীর্ষা প্রভৃতি উৎপাদন করিয়া সংঘটিত হয়, তাহা পরত:।

বিবরণ—কোন কোন লোককে সকলেই ভালবাদে আর কাছাকে কেহই দেখিতে পারে না। এইরূপ প্রিয় ও অপ্রিয় হওয়া পূর্বে জন্মের মৈত্রাদি কর্মের ফল।

স্ ৪৫। ইষ্টপ্রাপ্তির প্রধানহেতু উপযুক্ত শক্তি। অতএব শক্তির বুদ্ধিতে ইষ্টপ্রাপ্তিরও বুদ্ধি, স্থতরাং স্থেরও বুদ্ধি হয়।

বিবরণ—শক্তি অর্থে সমস্ত করণশক্তি। যথা—অন্তঃকরণশক্তি, জ্ঞানে লিয়শক্তি, কর্মেলিয়শক্তি ও প্রাণশক্তি। শক্তির বৃদ্ধি অর্থে প্রকৃতি ও পরিমাণ উভরত উৎকর্ব। বেমন গুরের দৃষ্টিশক্তি তীক্ষ হইলেও सञ्खात यक छे ९ क्रेड नहर ।

কর্মার করণচেষ্টা পুনঃ পুনঃ হইলে সেই স্ঞিত সংস্কার শক্তিশ্বরূপ হইয়া তাদৃশ চেষ্টাকে কুশলতার সহিত নিপাল করে। যেমন পুনঃপুনঃ বর্ণমালার লিখনচেষ্টার সংস্কার সঞ্চিত হইয়া লিখনশক্তি জন্মে। অর্থাৎ

তাহাতে হস্তশক্তি লিখনরূপ অধিক গুণবিশিষ্ট হইয়া পরিণত হয়। কর্ম্ম-ভনিত এই করণশক্তির পরিণাম সাত্ত্বিক, রাজসিক ও তামসিক ভেদে তিনপ্রকার। সাত্ত্বিক-পরিণামকারী চেষ্টার নাম সাত্ত্বিক কর্মা, রাজ্সিক ও তামসিক কর্মাও সেই সেইরূপ পরিণামজনক। সাত্ত্বিক শক্তিই ঐশ্বর্যা নামক গুণ; কারণ উহার দারাই অধিকতর ইট দিদ্ধি হয়। রাজদিক ও তামসিক শক্তিতে অর্থাৎ শক্তির রাজস ও তামস অংশে ইইসিন্ধিকে বাধা দেয়। উত্তম জ্ঞানশক্তির দারা ও দৃঢ় অচঞ্চল ইচ্ছাশক্তির দারা কর্ম-শক্তিকে নিয়োগ করিলেই কর্মসিদ্ধি সমাক্ হয়। অজ্ঞান ও অধিক চাঞ্চল্যে সেরূপ হয় না।

স্ ৪৬। বাহকরণসকলের নিয়ন্ত ত্তিত্ অন্তঃকরণ বাহকরণ অপেকা শ্রেয়ঃ। বাহ্তকরণের মধ্যে জ্ঞানেন্দ্রিয় কর্মেন্দ্রিয় অপেকা ও কর্মেন্দ্রিয় প্রাণ অপেকা শ্রেয়।

বিবরণ—যে জাভিতে যত শ্রেষ্ঠকরণসকলের অধিক বিকাশ, সেই জাতি তত উৎকৃষ্ট। উৎকৃষ্ট জাতিতে উৎকৃষ্টশক্তির সংযোগ হয় স্থতরাং তাহাই জীবের সমধিক উৎকৃষ্ট-স্থকর ও অভীষ্ট। প্রত্যেক জাতিতে করণশক্তিবিকাশের একটা সীমা আছে। স্বতরাং সেইসকল শক্তি সুথ-गांधरन ध्वयुक्त इहेब्रा निर्किष्ठ পরিমাণে স্থােথাণদন করিতে পারে। অতএব যদি সেই নির্দিষ্ট পরিমাণের অতিরিক্ত স্থুথ ইষ্ট হয় তবে সেই জাতীয় করণশক্তির অত্যধিক চেষ্টাতেও (বা কর্ম্মের দারা ) ইষ্টপ্রাপ্তির শাক্ষাৎ সম্ভাবনা নাই। গুণসকলের অভিভাব্যাভিভাবকত্বসভাবহেতু কোন এক গুণীয় কর্ম্মের অত্যধিক আচরণ হইলে সেই গুণের অভিভব হইয়া সাক্ষাৎ ফলপ্রদান করে না, এইজন্ত কোন বিষয়ের অধিক অযুক্ত আকাজ্ঞা বা লোলা করিলে তাহার প্রাপ্তি ঘটে না। আকাজ্ঞা করা কেবল ইষ্টপ্রাপ্তির কল্পনা করা মাত্র। কল্পনায় ইষ্টপ্রাপ্তির বা সান্ত্বিকতার

বা ঈশ্বরতার অতিভোগ হইলে বাস্তবিক ইউপ্রাপ্তির সময় উপযোগী সাত্ত্বিকতার অভিভব হইয়া প্রাপ্তি ঘটে না। প্রচলিত প্রবাদ আছে যে অভীষ্ট বিষয়ের জন্ম অতিরিক্ত কল্পনা করিতে নাই। সাত্ত্বিকতার লক্ষণ "ইষ্টানিষ্টবিষয়াণাং কুতানামবিকখনা" অর্থাৎ ইষ্টানিষ্টবিষয়ের ও পূর্বাক্তবিষয়ের অতিচিন্তা না করা সাত্ত্বিক কর্মের এক লক্ষণ। তাহার বিপরীত রজ ও তমোগুণের লক্ষণ। অতএব অতিচিন্তা রাজস, ও ইইপ্রাপ্তির বাাঘাতকারী।

কৰ্মতত্ত্ব

আমাদের জীবন প্রধানত আকাজ্জাবত্ন। সেই আকাজ্জাকে দমন করিলে সেই সংযমের দ্বারা শক্তিসঞ্চিত হইয়া আকাজ্জাসিদ্ধি করায় যেমন লাফাইতে হইলে পিচনদিকে সরিয়া বেগসঞ্চয় করিতে হয়, এই নিয়মও তদ্রপ। তজ্জ্য আমাদের প্রবৃত্তিবত্ন জীবনে সংযম (দানাদিও এক প্রকার সংযম) কামনাসিদ্ধিকর বা স্থেকর।

স্থ ৪৭। সাত্ত্বিক কর্ম হইতে স্থ হয়। রাজস ও তামস কর্ম হইতে হঃথ হয়। তামস কর্মের ফল প্রধানত মোহ; তাহা অনিষ্ট বলিয়া তাহা হইতেও হঃথ হয়।

বিবরণ—প্রকাশ ও সত্তার অনুগত কর্মা সাত্ত্বিক কর্মা। প্রকাশের অনুগত অর্থে বথার্থ বৃদ্ধি ও বিবেচনাপূর্মক এবং সন্তার অনুগত অর্থে ইইপ্রাপ্তির জন্ম উপবৃক্ত, এরপ কর্মই সাত্ত্বিক কর্মা। অতএব যে যুক্ত-কর্মাবতী ইচ্ছার প্রাপ্তি ঘটে বা যাহা ফলীভূত হয় তাহা সাত্ত্বিক। সেইরূপ যে বিবেচনা বথার্থ হয় তাহাও সাত্ত্বিক। সমস্ত চেষ্টা সম্বন্ধে এই নির্মা। যে ইচ্ছা কর্মাবহুল এবং স্বর্মপ্রাপ্তিকরী তাহা পূর্ব্বোক্তের তুলনায় রাজসিক। যে ইচ্ছা অযুক্তকর্মাবতী অর্থাৎ যাহাতে যেরূপ পাইবার কর্মনা থাকে কাজে তাহার উপটা হয় বা যাহা সফল হয় না তাহা তুলনায় তামসিক। বিবেচনাদি সম্বন্ধেও সেইরূপ।

দ্ৰুগুণ ও সুথ এবং রজ ও তমে গুণ এবং তুঃথ ইহাদের সম্বন্ধ উত্তমরূপে বুঝা আবশুক। স্থথের দিকে আমাদের প্রবৃত্তি হয়। যেদিকে বাধা কম সেই দিকে প্রবর্তনা হয়। কর্মকে বাধা দেয় জড়তা বা তম। অতএব তম বা জাড়া কম থাকিলে সে বিষয়ে সহজে প্রবর্তন। আরও কর্মকে বাধা দেয় বিপরীত ক্রিয়া। স্থতরাং যে অবস্থায় বিপরীত ক্রিয়া বেশী সেই দিকে প্রবর্ত্তনা কষ্টকর বা বহু আয়াসসাধ্য অর্থাৎ ক্রিয়াধিকাসাধ্য স্থতরাং অসুথকর। ক্রিয়াবাহুলা রজোগুণের লক্ষণ অতএব রাজস অবস্থার কর্মে স্থথ নাই। ইহাতে বুঝা গেল যে, যে অবস্থায় ক্রিয়ার বাহুলা ও জড়তার বাহুলা সেই অবস্থায় সহজ প্রবর্ত্তনা বা সুথ হয় না। ইহার উদাহরণ অন্ত অনেকস্থলে দেওয়া इইয়াছে। ক্রিয়া ও জড়তা কম থাকিলে সে অবস্থায় প্রকাশই অধিক থাকিবে। ইহাই প্রকাশশীলতার বা সত্ত্বের সহিত স্থাথের সম্বন্ধ। যে অবস্থায় আয়াস কম কিন্তু জড়তাবিরোধী প্রকাশ বা বোধ ফুট তাহাই স্থথের স্বরূপ। স্থথ যে প্রস্ফুটবোধ তাহা সকলেরই অনুভূত বিষয়। বোধ প্রস্ফুট হওয়া অর্থে ক্রিয়া ও জড়তা কম হওয়া; তাই সুথ সত্তপ্রধান বা সাত্ত্বিক, আর তুঃথ ক্রিয়াপ্রধান বা রাজস ও মোহ আবরণ-প্রধান বা তামদ। মহাভারতের মোক্ষধর্মে সাত্তিকাদি কর্মের নিম্নলিখিত লক্ষণ সাল্বিকভাবসকলের লক্ষণ এই—সত্ত্ব বা ধৈর্ঘা, আনন্দ, উদ্রেক ( ঐশ্বর্যা ও ইচ্ছার অনভিঘাত), প্রীতি, প্রাকাশ্য ( করণের নির্মালতা ), সুথ, শুদ্ধিত্ব, আরোগ্য ( শারীরিক সত্ত্ব ), সন্তোষ, শ্রদ্ধানতা, অকার্পণা বা অদৈতা, অসংরম্ভ (অমন্থা বা অকোধ), ক্ষমা, ধৃতি ( ধৈর্যা ), অহিংস্রতা, সমতা, সতা, আন্ণা ( লোকের নিকট ধার লওয়া বা সহায়তা লওয়ারূপ পারবশ্যে কচিশূ্খতা ), মূহতা, ব্লী (পাপে লজ্জা ), অচপলতা, শৌচ, সরলতা, সদাচার, অলোল্য (বিষয়ে লোল্পাশূন্তা),

হানয়ে অসম্ভ্রম ( সর্বানা আঅস্থিতত্ব বা self-possession ), ইপ্টবিষয়ের বা অনিষ্টবিষয়ের বা বিষ্ক্ত ও পূর্বাকৃতবিষয়ের অবিকল্পনা (অর্থাৎ এই সকল বিষয়ের অতিচিন্তারাহিতা), দানের দারা আত্মগ্রহণ ( যশো-মানাদির পরবশ না হইয়া আত্মোপমায় যে দান ), অস্পৃহত্ব, পরার্থপর্তা এবং সর্বভূতে দয়া। ঐ সকল কর্ম বা ভাব যে সুথকর, স্থির ও নির্মাল-বৃদ্ধির কার্যা (সভ্তের লক্ষণ) তাহা সহজেই বোধগমা হইবে। রজোগুণের প্রাধান্ত যে কর্ম্মে তাহাদের লক্ষণ এই—রূপে, ঐশ্বর্যা ও বিগ্রহে (বিবাদে ) প্রীতি, অত্যাগিত্ব, অকারণা, সুথত্বংথের উপদেবন ( তুঃথসাধ্য কার্য্যের দ্বারা কিছু স্থলাভের উত্তমপ্রিয়তা ), পরের অপবাদে রতি, বিবাদের সেবন, অহংকার, পরকে অসৎকার, অতিচিন্তা (worry), বৈরোপদেবন (বৈরভাব পোষণ করিয়া স্থ পাওয়া), পরিতাপ, অভিহরণ (পরস্বহরণে কৃচি), হ্রানাশ (নির্লজ্জতা), অসরলতা, ভেদ ( একা করিতে না পারা ), পরুষতা, কাম, ক্রোধ, মদ (প্রমন্ততা ). দর্প, দেষ এবং অতিবাদ ( অধিক বা'কা বলিতে রক্তি )। এই সকল কর্ম্ম যে অধিকতর ত্রংথকর এবং প্রবৃত্তিবত্ল চঞ্চল বৃদ্ধির কার্যা তাহা স্থাপপ্ত। তমঃপ্রধান কর্মের লক্ষণ এই—ভক্ষণাদিতে অভিরোচন (উদরপরায়ণতা), ভোজনে অপর্যাপ্তি, পেয়েতে অভৃপ্তি, বিহারে শয়নে ও আসনে স্থগন্ধ-প্রিয়তা ( ত্রাণ জ্ঞানে জ্রিয়ের মধ্যে তামস। পশুদের ত্রাণ প্রবল। তজ্জ্য গদ্ধপ্রিরতা তামদ। তামসপ্রকৃতির মনুযোর যেসকল গদ্ধ স্থপ্রিয় হয়, দাভ্তিকপ্রকৃতির তাহা হয় না ), দিবানিদ্রায়, অতিবাদে ও প্রমাদে (মত হইরা বিষয় ব্যাপারে) রতি; নৃত্য, বাল ও গীতে মূঢ়ভাবে শ্রদ্ধানতা ( স্বর্ধাং ঐ সবই যে সার এরূপ বৃদ্ধি ) এবং ধর্মে বিদ্বেষ। এতাদৃশ কর্ম বে ব্দিনোহজনিত এবং পরিণামে মহা তৃঃথকর তাহা বলা বাহুলা।

ট্রকা—সাত্ত্বিক, রাজস ও তামস বিবেচনাদির উদাহরণ যথা:— ক, খ ও গ তিনজন বলিক। ক বিবেচনা করিয়া যে দ্রব্য ক্রেয় করিল তাহা হইতে পরে প্রভৃত লাভ করিল। ক এর সেই বিবেচনা সাত্ত্বিক অর্থাৎ সেই সময়ে পূর্বকশ্মের ফলস্বরূপ সাত্ত্বিকতা তাহার চিত্তে উদিত ছিল এবং বিবেচনায় অনুপ্রবিষ্ট হইয়াছিল। সত্ত্ত্ব প্রকাশশীল বলিয়া তাহার বিবেচনা যথার্থ হইল। খাষে দ্রব্য ক্রেয় করিল তাহাতে সে যেরপ বিবেচনা করিয়াছিল সেরপ লাভ না হইয়া স্বল্পরিমাণে লাভ হইল। অতএব খ এর বিবেচনা দেই সময়ে পূর্বকর্মজ রাজসিকতার দারা অনুপ্রবিষ্ট ছিল বলিতে হইবে। তাহার কল্পনা যত বহুল ছিল क्न ७७ वर् इहेन ना। शं रय ज्वा वित्वहना कतिया क्य कतिन अवः তাহাতে যেরূপ লাভ করিবে বিবেচনা করিয়াছিল ফলে ঠিক তাহার বিপরীত হইল। অতএব তাহার দেই সময়কার বিবেচনা ভামসিক ছিল বলিতে হইবে। তমোগুণের উদ্রেকে তাহার বিবেচনা নিফ্ল বা বিপরীত ফলপ্রদ হইল। বিবেচনা সফল ও নিফল হইবার অবশ্য কারণ থাকিবে। বিবেচনা সতা হইলে কি কারণে তাহা সত্য হইবে ? অবশ্য বলিতে হইবে তৎকালিক বুদ্ধির নির্মালতার বা শাত্ত্বিকতার জ্ञ। বুদ্ধির অনির্মালতা চাঞ্চলা। তজ্জ্য কোন বিবেচনা সম্যক্ সত্য না হইলে বলিতে হইবে ঐ চাঞ্চল্য বা রাজসিকতার জন্তই উহা হইয়াছে। আর জড়তা বা তৎকালিক ব্দিমান্যের জন্ম অসতা হইলে বলিতে হইবে তামসিকতার জন্ম উহা र्हेश्राट्य !

স্থ ৪৮। ইচ্ছাপূর্বক জীব কর্ম্মে প্রবৃত্ত হয়। ইচ্ছা হই প্রকারের হয়; প্রথম, বিবেচনা বা বিচারপূর্বক ও দ্বিতীয়, স্বারসিক নিশ্চয়-পূর্বক। বিদিত্যশূলক নিশ্চয়ের নাম বিবেচনাপূর্বক ও বিচারপূর্বক নিশ্চয়, আর যে নিশ্চয় মনে স্বতঃ হয়, যাহার কোন নিণীত হেতু বিদিত হওয়া যায় না তাহা স্বারসিক নিশ্চয়।

বিবরণ—পূর্বস্তে বিবেচনার ত্রিগুণত্ব যেরূপ প্রদর্শিত হইয়াছে স্বার্গিক নিশ্চয়েরও সেইরূপ ত্রিগুণত্ব আছে। যে স্বার্গিক নিশ্চয় ফলে যথার্থ হয় তাহা সাত্ত্বিক, যাহা কতক পরিমাণে যথার্থ হয় তাহা রাজসিক, যাহা বিপরীত হয় তাহা তামসিক।

টীকা—দূরস্থ আত্মীয়ের মৃত্যু ঘটিলে যে অনেকের দৌর্যানশু অথবা মৃত্যুক্তান হইতে দেখা যায় তাহা স্বারদিক নিশ্চয়ের উদাহরণ। অনেক ব্যক্তি যে আক্মিক নিশ্চয়ের ফলে নৌকারোহণাদি কার্য্য হইতে নির্ব্ত হইয়া বিপদাদি হইতে উত্তীর্ণ হয় দেখা যায় তাহা স্বারদিক নিশ্চয়ের সাত্ত্বিকতার উদাহরণ। নির্বিপদ মনে করিয়াও যে অনেকে বিপদগ্রস্ত হয় তাহা স্বারদিক নিশ্চয়ের তামদিকতার উদাহরণ। যেমন স্ক্রিস্তার মধ্যে হঠাৎ কুচিন্তা আদিতে পারে তেমনি কোন বিষয়ের সাত্ত্বিক বিবেচনাদির পরই রাজদ, তামদ বিবেচনাদি আদিতে পারে। এক বণিক চাল কিনিয়া লাভ করিলে তাহার দেইক্লণের বিবেচনা দাত্ত্বিক পারে। তৎপরেই ডাল কিনিয়া ঠিকতে পারে।

স্থাবসায়জাত ও (৩) ক্রবাবসায়জাত।

বিবরণ—যে সুথ বা গুঃধ প্রত্যক্ষ ও শারীরাত্মভবসহগত, তাহা সন্থা-বদায়জাত। বাহা অতীতানাগত বিষয়ের চিন্তাদহগত (শঙ্কা, আশাদি-জনিত), তাহা আহুব্যবদায়িক। আর যাহা নিদ্রাদি রুদ্ধাবস্থার অহুগত এবং অফুটভাবে অহুভূত হয় তাহা রুদ্ধব্যবদায়িক; যেমন সাত্মিক নিদ্রাজাত সুথ। সাত্মিক সংস্থারজাত স্বচ্ছক্তাদিও রুদ্ধব্যবদায়িক সুথ। সন্থাবসায়িক স্থুখ যাহা শারীর ও প্রক্রিয়কবোধ-সহগত, তাহা প্র প্র করণের সাত্ত্বিক ক্রিয়া হইতে হয়। সত্ত্বণ প্রকাশাধিক অতএব যে শারীরাদি ক্রিয়ার ফল খুব ক্ষুট বোধ অথচ যাহা অন্ধক্রিয়াসাধা ও অন্ধর্কিতাসম্পন্ন, তাহাই সাত্ত্বিক শারীরাদিকর্ম হইবে। স্থকর ঘটনা পর্যালোচনা করিয়া দেখিলে দেখা যায় যে, উক্রলক্ষণ কর্ম হইতেই আমাদের সমস্ত স্থ্য হয়। সকলেই জানেন যে সহজ্ঞিয়া অর্থাৎ যে ক্রিয়া করিতে আমাদের অধিক শক্তিচালনা করিতে না হয় তাহা হইতেই স্থ্য হয়। যে ব্যাপারে ক্রিয়া অধিক অর্থাৎ যাহাতে জড়তার অতাধিক অভিভব করিতে হয়, তাদৃশ রাজস (বা জাডোর ও প্রকাশের অন্ধতায়ক্ত ) করণকার্য্যের বোধ হইতে তঃথ হয়। আর যে ক্রিয়াতে জড়তার আধিকা, প্রকাশ ও ক্রিয়ার অন্নতা, তাদৃশ তামস করণকার্য্যের বোধ হইতে মোহ হয়।

ব্যায়াম করিলে যতক্ষণ সহজত করা যায় ততক্ষণ স্থবোধ হয়, পরে ক্রিয়ার আধিক্যে কপ্তবোধ হইতে থাকে; তাহা হইতে নির্ত্ত হইলে তবে স্থথ হয়। আর অতাধিক ক্রিয়া করিলে যে জড়তার আবির্ভাব হয়, তাহা মোহ।

স্থেত। যেমন জাগ্রং, স্বপ্ন ও নিদ্র। পর্য্যায়ক্রমে আবর্ত্তিত হয় সেইরূপ সত্ত্ব, রজ ও তমোগুণের অপর বৃত্তিদকলও প্রতিনিয়ত পর্যায়-ক্রমে আদে যায়। অর্থাৎ প্রতিনিয়ত সাত্ত্বিকতার পরে রাজদিকতা ও তৎপরে তামদিকতা, তৎপরে পুনশ্চ রাজদিকতা ও সাত্ত্বিকতা ইত্যাদিক্রমে আবর্ত্তন হইতেছে।

বিবরণ—গুণবৃত্তিদকলের এইরূপ আবর্ত্তনের জন্মই কোন সময়ে চিত্তের প্রসাদাদি, কোন সময়ে বা বিক্ষেপাদি আসে। কথারও বলে "চক্রবৎ পরিবর্ত্তন্তে স্থানি চ তৃঃথানি চ।" সাত্ত্বিক কর্মের বহুল আচরণে

সাত্ত্বিকতার ভোগকাল বাড়াইয়া অধিকতর স্থালাভ হইতে পারে। রাজস ও তামস কর্ম্মেরও তজপ নিয়ম। শুদ্ধ সন্থাবসাগ্নিক নহে, আনু-বাবসাগ্নিক ও রুদ্ধব্যবসাগ্নিক স্থাতঃথেও উপরি উক্ত নিয়ম প্রয়োজ্য। সাত্ত্বিকতার বৃদ্ধি নিয়মিত চেষ্টার দ্বারা করিতে হয়, একেবারে উহা সাধ্য নহে।

সূ ৫)। দৃষ্টজন্মবেদনীয় ক্রিয়মাণ কর্ম হইতে সর্বাদাই শরীরে ক্রিয়ের ক্রিয়াজনিত স্থত্বঃথ হয়। পূর্বাজিত কর্ম হইতেও তাদৃশ স্থত্বঃথ হয়। তবে পূর্বনংস্কার হইতে প্রায়শ গৌণ উপায়ে স্থত্বঃথ হয় অর্থাৎ পূর্বনিংস্কার হইতে ক্রম্বর্যা (যে শক্তির দারা ইচ্ছার প্রাপ্তি ঘটে) বা অনৈশ্বর্যা প্রারন্ধ বা উদিত হইয়া তন্ত্রক ক্রিয়মাণ কর্ম হইতে স্থত্বঃথ সংঘটিত করায়।

স্থ থ । কোন ঘটনা হইতে যদি কাহারও স্থায়ঃথ অনুভব হয় তবেই তাহাতে কর্মাফল ভোগ হইল বলা যায়। কোন ঘটনায় যদি স্থায়ঃথ অনুভব না ঘটে তবে তাহাতে কর্মাফল ভোগ হয় না।

বিবরণ—মনে কর তোমার কেহ গালি দিল তাহাতে তুমি যদি
নির্বিকার থাক তবে তাহাতে তোমার কর্মকল ভোগ হইল না; গালিদাতার কুকর্মমাত্র আচরিত হইল। লোকে ঈশ্বরকেও সময় সময় গালি
দেয় তাহা ঈশ্বরের কুকর্মের ফল নহে, কিন্তু সেই লোকেরই কুকর্মমাত্র।
স্থতঃথের উপরে উঠিতে পারিলে এইরূপে কর্মকয় বা কর্মফলের ভোগাভাব হয়। জাতি ও আয়য়য় ফলও ঐরূপে অতিক্রম করা যায়। সমাধির
দারা শরীরেক্রির সমাক্ নিশ্চল করিতে পারিলে আয় জন্ম হয় না।
কারণ সমাক্ নিশ্চলপ্রাণ বাক্তি জন্মগ্রহণ করিতে পারে না। এইরূপে
জন্ম ও আয়য়ফলও অতিক্রম করিতে পারা যায়।

## নবম অধ্যায়। ধর্মাধর্ম কর্ম।

সূত। যে সকল কর্মের দারা অভাদর (ইহ-পরলোকে অধিকতর বুথলাভ) ও নিঃশ্রেয় বা কৈবলামোক্ষ সিদ্ধ হয় তাহাদের নাম ধর্মকর্ম। তাহার বিপরীত কর্মের নাম অধর্মকর্ম।

বিবরণ—যদ্বারা অভাদয় সিদ্ধ হয় তাহার নাম অপরধর্ম এবং যাহার লারা নিঃশ্রেয়স সিদ্ধ হয় তাহার নাম পরম ধর্ম। "অয়ন্ত পরমো ধর্মো য়দ্ যোগেনাআদর্শনম্।"

সূ ৫৪। ফলাকাজ্জাপূর্ব্যক ধর্মাকর্মা আচরিত হইলে তাহাকে প্রবৃত্তিধর্মা বলে, আর চিত্তনিবৃত্তির বা শান্তির উদ্দেশ্যে ধর্মাকর্মা আচরণ করিলে তাহাকে নিবৃত্তিধর্মা বলে। অবিমিশ্র ধর্মাকর্মা শুক্ল, আর তিনিবৃত্তিধর্মা কথা ক্রমা ক্রমা ।

বিবরণ—ধৃতি, ক্ষমা, অহিংসা, দরা, দান আদি ধর্মাকর্মাসকল যদি মাত্র ইংপরলোকের স্থলাভের উদ্দেশ্যে ক্বত হয় তবে তাহা প্রার্তিধর্ম হইবে। আর উহারা প্রমার্থের জন্ম আচরিত হইলে নিবৃতিধর্ম হইবে।

নিবৃত্তিধর্মের মধ্যে যমনিয়মাদি অপরধর্মসকল ইহ-পরলোকে স্থ প্রদান করে। কিন্তু সেই স্থাধের উদ্দেশ্যমাত্রেই উহারা কৃত না হইয়া শান্তির জ্যা কৃত হইলে পরমার্থনিদ্ধির হেতু হয় বা ভিত্তিস্বরূপ হইয়া পরমধর্ম সাধিত করে।

কর্ম = ধর্ম ও অধর্ম। শুক্লকর্ম = অবিমিশ্র ধর্ম; রুফ্টকর্ম = অবিমিশ্র অধর্ম; শুক্লরুফ্টকর্ম = ধর্মাধর্মমিশ্রিত কর্ম; আর অশুক্লারুফ্ট কর্ম =
কর্মাক্ষয়কারী কর্ম। ধর্ম = অপর বা অভাদয়কর + পর বা নিঃশ্রেয়দকর।
প্রেরিধর্ম অর্থে ভোগের উদ্দেশ্যে রুত ধর্মাকর্ম এবং নির্ভিধর্ম অর্থে
অপবর্ণের জন্ম রুত ধর্মাকর্ম।

200

কৰ্মতত্ত্ব

টাকা-পরে স্ত্রের ইহা সমাক্ ব্যাখ্যাত হইয়াছে।

স্ ৫৫। শুক্ল, শুক্লকৃষ্ণ, কৃষ্ণ ও অশুক্লাকৃষ্ণ এই যে চারি প্রকার কর্ম্মের ভেদ আছে তন্মধ্যে যাহা পরাপকারাদি অধর্মের সহিত মিশ্রিত নহে তাহা শুক্ল বা বিশুদ্ধ ধর্মাকর্ম ; যাহা কিছু অধর্মোর সহিত মিশ্রিত তাহা শুকুরুঞ্চ বা মিশ্রকর্ম; যাহা অধর্মবহুল তাহা কুঞ্চকর্ম; আর যাহা পুণাপাপক্ষয় করিয়া শান্তি নিষ্পাদন করে তাহা অশুক্লাকৃষ্ণ কর্ম্ম।

বিবরণ—যাহার ফল অধিক ছঃখ তাহা কৃষ্ণকর্ম। যাহার ফল স্থতঃথমিশ্রিত তাহা শুক্লকৃষ্ণ, যেমন হিংসাদাধ্য যজ্ঞাদি; আর যাহার ফল অধিক পরিমাণে সুথ তাহা শুক্লকর্ম। যাহার ফল সুথত্ঃথশূতা শান্তি, যাহা গুণাধিকারবিরোধী, তাহাই অগুক্লাকৃষ্ণ কর্ম্ম (যোগদর্শন ৪।৭ সূত্র দ্রন্থবা )।

টীকা-পাপীদের কর্ম ক্ষা সাধারণত লোকেরা যাহা করে তাদুশ কর্ম শুকুরুষ, কারণ তাহারা ভালমনদ মিশ্রিত কর্ম করে। ভাল ও মন্দকর্ম বাতীত গৃহস্থালী চলে না। চাষ করিলে জীবহতা। হয়, গবাদিকে পীড়ন করা হয়, স্ববিত্তরক্ষার জন্ম পরকে তুঃথ দিতে হয় ইত্যাদি বহুপ্রকারে পরপীড়ন না করিলে গার্হস্য চলে না। তৎসহ অল্লানাদি পুণাকর্ম্মও করা যায়। অতএব সাধারণ গৃহস্থলোকদের অধিকাংশ কর্ম শুকুরুষ্ণ। বাঁহারা বাহাউপকরণনিরপেক্ষ কেবল তপঃধাানাদি পুণাকর্ম করিতেছেন, তাঁহাদের কর্ম বিশুদ্ধ শুক্ল বা পুণাময়, কারণ তাহাতে পরপীড়াদি অবশ্রস্তাবী নহে।

যোগীরা যেরূপ কর্ম্ম করেন তাহাতে চিত্ত নিবৃত্ত হয়, স্থতরাং চিত্তস্থ পুণা এবং পাপও নিবৃত্ত হয়। অর্থাৎ পুণোর ও পাপের সংস্কার ও আচরণ নিবৃত্ত হয় বলিয়া তাঁহাদের কর্মা অশুক্লাকৃষ্ণ। কার্য্যত তাঁহারা পাপকর্ম ত করেনই না, আর ধ্যানাদি যাহা পুণা করেন তাহা ফল-

সন্নাদপূর্বক করেন। অর্থাৎ তাহা পুণাফলভোগের আকাজ্ঞায় করেন না, কিন্তু ভোগকেও নিকৃদ্ধ করিবার জ্বল্য করেন। সেইজ্লু তাহা গুণাধিকারবিরোধী কর্ম। যোগীদের তপঃস্বাধ্যায়াদি কর্ম ক্লেশকে ক্ষীণ করিবার জন্ম আর তাঁহাদের বৈরাগাদি কর্ম স্থভোগের জন্ম নহে কিন্তু সুথতঃথত্যাগের জন্ম বা চিত্তনিরোধের জন্ম। সেইজন্ম বিবেকথ্যাতি অধিগত হইলে তৎপূর্বক ও তাহা সম্পূর্ণ করার জন্ম যে শারীরাদিকর্ম যোগীরা করেন তাহা বন্ধনহেতু না হওয়াতে এবং চিত্ত-নিবৃত্তির হেতু হওয়াতে তথনকার কর্ম্ম অশুক্লাক্ষণ।

সূ ৫৬। পঞ্চপর্কা অবিদ্যা (অবিদ্যা, অস্মিতা [করণে আত্মতা-খ্যাতি ], রাগ, দ্বেষ ও অভিনিবেশ) সমস্ত ছঃথের মূল কারণ ( যোগদর্শন ২।০ সূত্র দ্রপ্তব্য )। অতএব অবিভার বিরোধীকর্ম তঃখনাশক ধর্মকর্ম হইবে। আর অবিভার পোষক কর্মা অধর্মকর্ম হইবে।

বিবরণ--- সমন্ত সম্প্রদায়ের প্রশংসনীয় ধর্মকর্মসকল বিশ্লেষ করিয়া দেখিলে দেখা যায় যে তাহারা দকলেই এই মূল লক্ষণের অন্তর্গত। সর্ব-ধর্মেই এই কয় প্রকার কর্মকে প্রধানত ধর্মকর্ম বলা হয়; যথা (১) ঈশ্র বা মহাত্মার উপাদনা, (২) প্রতঃখনোচন, (৩) আত্মসংযম, (৪) ক্রোধাদিত্যাগ।

উপাসনার ফল চিত্ত হৈর্ঘ্য ও সদ্ধর্মোৎপাদন। চিত্ত হৈর্ঘ্য = চাঞ্চল্য বা রাজসিকতা-নাশক = বিষয়গ্রহণ-বিরোধী = আত্মপ্রকাশ-কারক = ষ্মনাত্মাভিমানের স্থতরাং অবিভার বিরোধী। সন্ধর্মাৎপাদন = ঈশ্বর বা মহাত্মাকে সদ্গুণের আধারস্বরূপে অহুক্ষণ চিন্তা করাতে চিন্তা-কারীতেও সদ্গুণ বা অবিভাবিরোধী গুণ বর্তায়। অতএব উপাসনা ধর্মোৎপাদক কর্ম হইল। পরতঃথমোচন = অবিভাজনিত আত্মহথারতা-তাগ = (১) দান বা ধনগত মমতাতাগ, স্থতরাং অবিভাবিরোধী

(২) দেবা বা শ্রমদান, স্কুতরাং অবিভাবিরোধী। দানে ও দেবায় কিরুপে সুথ হয় তাহা ৪৬ সূত্রে দ্রষ্টবা। আত্মসংষম = বিষয়বাবহার-বিরোধী স্থতরাং অবিদ্যাবিরোধী। ক্রোধাদিরা অবিদ্যাঙ্গ স্থতরাং তদ্বিরোধী क्रमा, बहिश्मानि धर्मकर्म रहेन।

এইরূপে ঐ সমস্ত ধর্মাকর্মোই অবিভার বিরোধিত্বলক্ষণ পাওয়া যায়। ভগবান্ মনু মূল ধর্মাকর্মা সকল এইরপ গণনা করিয়াছেন (৬।১২) যথা—ধৃতি, ক্ষমা, দম ( বাক্, কায় ও মনের দারা হিংসা না করা প্রধান দম ), অন্তের, শৌচ, ইন্দ্রিনিগ্রহ, ধী, বিভা, সতা এবং অক্রোধ। এই ধর্ম যাঁহাতে আছে তিনি ধার্মিক এবং এসকল যিনি নিজেতে আনিবার চেষ্টা করেন তিনি ধর্মচারী। ধার্মিক বর্তমানে স্থী হন, কিন্তু ধর্ম-চারী সবক্ষেত্রেই বর্তমানে সুখী হন না। ঈশ্বরোপাসনা সাক্ষাৎ ধর্মা নহে, তবে উহা ধর্মদকলকে আত্মত্ত করিবার প্রকৃষ্ট উপায়; তাই মনু উহা গণনা করেন নাই। অথবা বিভার ভিতর উহা উক্ত হইয়াছে।

যম, নিয়ম, দয়া ও দান এই কয়টীও ধর্মাকর্মা বলিয়া উক্ত হইয়াছে (গৌড়পাদ আচার্যোর হারা)। মনুর ধর্মলক্ষণের সহিত ইহারা কার্যাত সমতুলা। অহিংদা, সতা, অস্তেয়, ব্রহ্মচর্যা, অপরিগ্রহ, শৌচ, সম্ভোষ, তপঃ, স্বাধাার, ঈশ্বরপ্রণিধান, দয়া ও দান এই বারপ্রকার ধর্মকর্ম আচরণে যে ইহ-পরলোকে সুথী হওয়া বায় তাহা অতি স্পষ্ট। তাই উহারা ধর্ম এবং উহাদের বিপরীত কর্ম তঃথকর স্তরাং অধর্ম। ভদ্বারা অবিভা পরিপুষ্ট হয়। হিংসা, ক্রোধ, বিষয়চিন্তাদি সমস্ত ছঃথ-করকর্মাই ঐ লকণাক্রান্ত।

তপঃ, ধ্যান, অহিংসা, মৈত্রী প্রভৃতি যে সমস্ত ধর্মা বাছোপকরণ-নিরপেক্ষ বা বাহাতে পরের অপকার আদির অপেকা নাই তাদৃশ শুক্ল-কর্মের ফল অবিমিশ্র স্থ। আর বক্তাদি যে সমস্ত কর্মে পরের অপকার

প্রবশ্যস্তাবী তাহাতে ত্রংথফলও মিশ্রিত থাকে স্নতরাং তাহারা শুক্লক্ষ কর্ম। যজ্ঞাদিতে যে সংযমদানাদি অঙ্গ থাকে তাহা হইতে ধর্ম হয়।

যজ্ঞাদি হইতে যে দৃষ্ট বা অদৃষ্ট ফল হয় তাহা দেই কম্মের স্বতঃ ফলস্বরূপ। তাহার কোন ফলবিধাতা পুরুষ নাই। পূর্বিমীমাংসকগণ মন্ত্রের অতিরিক্ত ইন্ত্রাদি দেবতা স্বীকার করেন না; অতএব মন্ত্রই তাঁহাদের মতে ফলদাতা। মন্ত্র কেবল সঙ্গল্লের ভাষা মাত্র। অতএব সংযত হোত্ম গুলীর দৃঢ়সঙ্কল হইতে যজ্ঞীয় দৃষ্টফলসকল হয়। এক-প্রকার রোগ আছে তাহাকে 'ভূতে পাওয়া' বলে। তাহাতে রোগী নিজেকে এক অন্ত ( মৃত ) ব্যক্তি মনে করে। যাহাদের কিছু মেদ্মেরিক শক্তি আছে তাহারা নানা প্রক্রিয়ার দারা ঐ রোগ আরাম করিতে পারে। তন্মধো এক প্রক্রিয়া অগ্নিতে আছতি প্রদান। প্রত্যেক আছতি প্রদানে রোগী (দূরে থাকিলেও) হোতার সম্বরাত্যায়ী বেদনা অনুভব করিতে থাকে। লোকে মনে করে মন্ত্রবিশেষের দারা এরপ হয়, কিন্তু আমরা যে কোন শব্দ উচ্চারণ করিয়া বা না করিয়া কেবল সঙ্লের দারা ঐ প্রকার ফল উৎপাদন করিয়াছি। অতএব হোতার मक्क ७ मक्ति वित्मवर यद्धकाल अधान जनक। आहीन जनकी श्रीव-গণের দারা ঐরূপে আশ্চর্যাফল উৎপাদিত হইত। ভজ্জাত বেদের কর্মকাণ্ডের মীমাংসক জৈমিনির দর্শনে ফলবিধাতা ইন্দ্রাদি দেবতা অস্বীকৃত। এমন কি তাঁহারা যুক্তি দেন যে যজীয় ঘটে ইক্র আসিলে ত্বাহন এরাবতের ভারে ঘট চূর্ণ হইয়া যাইত। যজাকভূত সংযমাদির দারা অদৃষ্টফল উৎপন্ন হয়।

শাস্ত্রে সামাত্ত কর্ম্মের অসাধারণ ফলশ্রুতি আছে (যেমন 'ত্রিকোটিকুলমুদ্ধরেং')। তাদৃশ ফল কার্যাকারণঘটিত হইতে পারে না, তজ্জন্ত কেহ কেহ ঈশ্বকে কর্মফলদাতা স্বীকার করেন। কিন্ত এরপ

ফলশ্রতি অর্থবাদমাত্র বলিয়া বিজ্ঞগণ গ্রহণ করেন, কারণ উহা যথায়থ গ্রহণ করিলে সকল শাস্ত্র বার্থ হয়। যেমন তীর্থবিশেষে নান করিলে পুনর্জন্ম হয় না, ইহা যদি অর্থবাদ বা স্ততি বলিয়া না ধরা যায়, তবে ঔপনিষদ ধর্মা বার্থ হয়। তজ্জন্ম ঐ প্রাকার ফলশ্রুতির উদাহরণ লইয়া ঈশ্বরের স্বরূপ নির্ণয় বা কোন তত্ত্ববিচার করা যাইতে পারে না। আর উহার দারা অথবা আখ্যায়িকায় বর্ণিত চরিত্রের দারা কর্ত্তব্য নির্ণয় করার বিধিও শাস্ত্রদশ্মত নহে। বিধি ও নিষেধ ধরিয়াই চলিতে হয়। অমুকে অমুক কাজ করিয়াছে বলিয়া করিতে হয় না। কারণ তাহা कद्रित्न मन निभर्गास इय ।

টীকা-অহিংসাসত্যাদি ধর্মের এক নাম সনাতন ধর্ম। কারণ দেশ. কাল, আচার, ব্যবহার ও পারিপার্শ্বিক অবস্থার পরিবর্ত্তনে অন্ত অনেক ধর্মকর্মের পরিবর্ত্তন হইলেও উহারা চিরকালই ধর্মকর্মের মধ্যে গণা হয় ও হইবে। যে সম্প্রদায়ের মধ্যে ঐ সকলের আচরণ যত অধিক ভাহাদের ধর্ম তত অধিক উন্নত বলিয়া গণা হয়। কোন সম্প্রদায়বিশেষের অন্ধ-বিশ্বাসমূলক আচারবাবহারাদির উপর প্রতিষ্ঠিত ধর্মাকে সনাতন ধর্মা বলে না, কিন্তু যে ধর্ম ও নীতিসকল স্থানূত যুক্তির ভিত্তির উপর প্রতিষ্ঠিত এবং সকল কালে অধিক শুভফল প্রদান করিয়া থাকে তাহাই স্নাতন বা চিরন্তন ধর্ম।

স্থ । সম্প্রজাত ও অসম্প্রজাত যোগ এবং তাহাদের সাধক কর্ম-সকল অশুক্লাকৃষ্ণ। তত্বারা কর্মের নিবৃত্তি বা সর্বাপেকা শ্রেষ্ঠ ফল শাখতী শান্তি লাভ হয় বলিয়া তাহার নাম প্রমধ্র্ম।

विवत्रण- एक्नोनि जिविधकर्णात्र मःशात्र कत्रणवर्णात्र शतिम्णनकात्रक, আর অশুক্লাকৃঞ্কর্মের সংস্থার চিতেক্রিয়ের নিবৃত্তিকারক। মুমুকু যোগি-গণের কর্মই অশুক্লাকৃঞ। বোগ গৃই প্রকার, সম্প্রজাত ও অসম্প্রজাত।

দাধারণত চিত্ত ক্ষিপ্ত, মূঢ় ও বিক্ষিপ্তভূমিক (যোগদর্শন ১।২ স্থ্র কিন্ত যদি প্রতিনিয়ত ('শ্যাসনস্থেত্থ পথিব্রজন্ বা') महेवा)। একবিষয়ের স্মরণ অভ্যাদ করা যায়, তবে চিত্তের যে একবিষয়প্রবণতা স্থাব হয়, তাহাকে একাগ্রভূমিকা বলে। বিক্সিপ্তাদি ভূমিকাতে অনুমান বা দাক্ষাৎকার করিয়া যে তত্ত্বজ্ঞান হয়, তাহা চিত্তের বিক্ষেপস্থভাবহেতু সদাকাল স্থায়ী হইতে পারে না। যথন জ্ঞান উদিত থাকে তথন জীব জ্ঞানীর স্থায় আচরণ করে, পরে অজ্ঞানীর স্থায় আচরণ করে, কিন্তু একাগ্রভূমিকায় যে তত্ত্জান হয়, তাহা চিত্তে স্নাকালস্থায়ী হয়; কারণ তথন চিত্তের এরূপ স্বভাব হয় যে, তাহা যাহা ধরিবে তাহাতেই অহরহ অনুক্ষণ থাকিতে পারিবে। এইরূপ গ্রুবস্মৃতিযুক্ত চিত্তের তত্ত্জানের নাম সম্প্রক্রাত যোগ। তাহাই ক্লেশমূলক-কর্ম্মাংস্কার নাশকারী প্রজ্ঞা বা 'জ্ঞান' ( "জ্ঞানাগ্নিঃ সর্ব্বকর্মাণি ভস্মদাৎ কুরুতে তথা" )। সাংখ্য-কারিকায় আছে "সমাগ্জানাধিগমান্ধর্মাদীনামকারণপ্রাপ্তে। তিষ্ঠতি সংস্কারবশাৎ চক্রভ্রমিবদ্ধতশরীরঃ ॥" (৬३) অর্থাৎ সমাক্ জ্ঞানের অধিগম হইলে ধর্মা, বৈরাগ্য, এশ্বর্যা, অধর্মা, অজ্ঞান, অবৈরাগ্য ও অনৈশ্বর্যা এই সপ্তভাবের প্রবৃত্তির আর হেতু থাকে না। অর্থাৎ তথন আর নূতন ক্রিয়মাণ কর্মা থাকে না। তথন আরক্কর্মের সংস্কারবশে যোগী ধৃতশরীর হইয়া থাকেন। যেমন চক্রকে ঘুরাইয়া দিলে তাহা কতকক্ষণ নিজবেণে ঘুরে দেইরূপ যে কর্মের ফল আর্র হইয়াছে তাহারা ক্রমশ ক্ষীয়মাণ হইয়া শেষ হয়।

যথন বিবেকজ্ঞানে চিত্ত আপ্যায়িত বা পূর্ণ থাকে তথন ধর্মাদি প্রবৃত্তির আর অবসর থাকে না; স্থতরাং তাহারা নিবৃত্ত হয়। ধর্মাদির সংস্কার হইতে কর্ম্মেচ্ছা হয়, আর তদ্ধারা কর্ম্ম বা ইচ্ছামূলক করণচেপ্তা रय। विदिकञ्जान मनारे हित्त्व थाकित्न आंत्र रेव्हा डिठिट्न शास्त्र ना

স্থতরাং ইচ্ছার মূলীভূত সংস্কার নষ্ট হয় এবং ইচ্ছামূলক কর্মাও নষ্ট হয়। ইচ্ছামূলক কর্ম না থাকিলে শরীরধারণরূপ স্বতঃকর্মও কমিয়া শরীর নিম্পন্দ হইতে থাকে। এইরূপে সমস্ত তুষ্ট ও অনিষ্ট কর্ম্মসংস্থার সম্প্রজাত যোগের দারা নষ্ট হয়। তথন পূর্ব্বেকার আর্ব্ধকর্ম \* হইতে र्य भंतीत छे९भन रहेग्राष्ट्र के भंतीत कि क्रुनिन थाकिया नहें रहेग्रा यात्र । कांत्रण हेष्हाशृर्विक नृजन कर्य ( आहातानि ) ना कतिरल भंतीत थाकिरज পারে না। যেমন অগ্নিতে নৃতন করিয়া কাষ্ঠ না দিলে ক্রমশঃ পূর্ব-কাষ্ঠ পুড়িয়া অগ্নি নির্বাপিত হয়, দেইরূপ বিবেকীর শরীরও কিছুকালে নষ্ট হইয়া যায়। সে সময়ে আর সঞ্চিত পূর্ব্বসংস্কার না থাকাতে চিত্তাদির ক্রিয়া হয় না, তবে যোগী পরাত্তগ্রের জন্ম নির্মাণচিত্তধারণ করিয়া জ্ঞানধর্ম্মের উপদেশ দিতে পারেন। নির্মাণচিত্ত স্থেচ্ছানুসারে নির্মিত হয়, স্কুতরাং স্বেচ্ছানুসারে ক্রণমাত্রেই বিলীন করা যায়;

নিরাহারে ও নিকর্মে শরীর অল দিন মাত্র জীবিত থাকে। তাহাই চক্রভ্রমির দৃষ্টান্তের সহিত মিলে। আর্রক কর্মের ফলের মধ্যে তথন কিয়ৎকাল যাবৎ জাতিরই ভোগ হয় নচেৎ সেই অবস্থায় যোগীকে স্থ-

অত এব তাহা বন্ধের কারণ হয় না।

নবম অধাায়। ধর্মাধর্ম কর্ম। স্থ ৫৭

ছুঃথ স্পর্শ করিতে পারে না। স্থতরাং জাতি, আয়ু ও স্থতঃথভোগ এই ত্রিবিধ কর্মফলের মধ্যে কিয়ৎক†ল যাবৎ আরক্ক জাতির ও তাহার

বিবেকজ্ঞান উদিত হইলেই তৎক্ষণাৎ কুত্রকুতাতা হয় না। চিত্ত যথন প্রবৈরাগ্যের দারা সমাক্ নিরুদ্ধ বা প্রতায়হীন হয়, তথন তাহাকে নিরোধসমাধি বলে। একবার নিরোধ হইলেই যে তাহা সদাকালের জগ্র থাকিবে তাহা নছে। নিরোধেরও সংস্কার প্রচিত হইয়া পরে সদাস্থায়ী বা নিরোধভূমিকা বা অসম্প্রজাত যোগ হয়। তদ্বারা চিত্ত প্রলীন হইলে তাহাকে কৈবল্যমুক্তি বলা যায়। "তচ্ছিদ্রেযু প্রত্যয়ান্তরাণি সংস্কারেভাঃ।" "হানমেষাং ক্লেশবজ্জুম্।" (৪।২৭-২৮) এই যোগ-স্ত্ৰন্ম দ্ৰ ইব্য।

সম্প্রজাতসিদ্ধাণ যদি একবার নিরোধের দারা প্রকৃত আত্মস্বরূপ সাক্ষাৎ করিতে পারেন তবে তাঁহাদিগকে জীবনুক্ত বলা যায়। "যশ্মিন কালে সমাত্মানং যোগী জানাতি কেবলম্। তক্ষাৎ কালাৎ সমারভ্য জীবনুক্তো ভবত্যসে।।" পরে নিরোধভূমিকা আয়ত্ত হইয়। তাঁহাদের বিদেহ কৈবলা হয়। যখন চিত্তনিরোধ সমাক্ আয়ত্ত হয়, তখন সঞ্চিত কর্মবাদনার ভাষ ক্রিয়মাণ কর্মের সংস্কারও আর ফলবান্ হইতে পারে না। ইহাকে ভোগের দারা কর্মক্ষয় বলে। একাগ্রভূমিক ও নিরোধান্ত্-ভবকারী যোগীদেরই এইরূপ হয় সাধারণ মানবের হয় না।

এক গ্রভূমিক যোগীর কথনও আত্মবিস্মৃতিরূপ অজ্ঞান হয় না, স্তরাং তাঁহারা নিজারূপ মহতী আত্মবিশ্বতির উপরে থাকেন। স্বপ্নও আত্ম-বিশ্বত অবশ চিন্তা। তাহাও তাঁহাদের হয় না। দেহধারণ করিলে কতক সময় শরীরের বিশ্রাম চাই। একাগ্রভূমিক যোগীরা একতান আত্মশ্বতিরূপ স্বপ্ন (যে বিষয়ের সংস্কার প্রবল তাহারই স্বপ্ন হয়) স্থির वांथिया त्मर्क विद्याम तम्म ( वृक्तत्मव क्रिक्र ভाবে घणीयात्मक

<sup>\*</sup> আজকালকার কোন কোন 'জ্ঞানী' মনে করে যে 'আমার জ্ঞান হইয়াছে, এখন কেবল প্রার্ক কর্ম ভোগ করিতেছি।' এই মনে করিয়া তাহারা সমস্ত কর্মই করিয়া থাকে। কর্ম অর্থে ইচ্ছামূলক করণচেষ্টা; আরন্ধ কর্ম অর্থে পূর্ব্বকর্মের সংস্কার হইতে কর্মফল ভোগ ও ভোগভূত চেষ্টা। কর্মফল = জন্ম, আরু ও হুথছুঃখভোগ। আরুর কর্ম হইতে ঐ তিন কলেরই মাত্র ভোগ হইতে পারে। নচেৎ দিবারাত্র আহারনিজাদি কর্ম্মে ইচ্ছাপুর্বক বাহারা বাপুত তাহাদের শুদ্ধ প্রারন্ধ কর্মের ভোগ হয় না, পরস্ত শতশত ক্রিয়নাণ কর্মণ হইতে থাকে। এইরূপে ভাস্তব্যক্তি অনেক আছে। ক্রিয়নাণ কর্ম না করিতে পারিয়া থাকিবার দান্থ্য হইলে এবং না করিলে যে অল্লকাল শরীরধারণ হয় তাহাই প্রারন্ধভোগ।

থাকিতেন বলিয়া কথিত হয় )। ইচ্ছা করিলে বিনিদ্র হইয়া অনেকদিন নিরোধ সমাধিতেও থাকিতে পারেন।

কর্ম্মের দারা কিরূপে সংস্তি (জন্মপরম্পরা) ও তাহার নিবৃত্তি হয় তাহা কথিত হইল। যদি কর্মের মূলে অবিতা বা অবিবেক থাকে তবে কর্মচক্র নিয়ত ঘুরিতে থাকে। ধর্মাধর্ম কর্ম হইতে স্থতঃথ হয়, সুখত্বংথ হইতে বাগদ্বেষ হয়, বাগদ্বেষ হইতে পুনঃ ধর্মাধর্ম হয় ইত্যাদি-ক্রমে ঐ ছয় অরযুক্ত সংসারচক্র ঘুরিতেছে। বিবেক অবিবেকের বিরোধী। বিবেক অর্থে আমিত্ববৃদ্ধির (মহত্তত্ত্বের) দ্রষ্টা যে নিজ্জিয় স্থতরাং নির্বিকার পদার্থ, তাহার উপলব্ধি করিয়া কর্মকর্ত্তা আমিত্ব হইতে তাহার পৃথক্তের জ্ঞানকে সর্বাদা স্মরণার্চ রাথা। তাহা সিদ্ধ হইলে যে কর্ম হইতেই পারে না তাহা অধিক ব্রান অনাবগুক। কারণ নিজের নিজিয় মূল স্বরূপের উপলব্ধি হৃদয়ে প্রথাত থাকিলে কে কর্ম্ম করিবে ? তথন সমস্ত করণই শান্ত হইবে। তাহাই নির্বাণপরমা শান্তির পূর্বাবস্থা। সেই অবস্থা স্থতরাং কর্মের বিরোধী। অতএব তাহা লাভ করিতে হইলে কর্মত্যাগ করিতে হইবে। তজ্জন্য প্রথমে শ্রুত শান্ত, দান্ত হইতে হইবে। শান্ত অর্থে বাহ্নকর্মনিবৃত্ত। তাহাও সকলের পক্ষে একেবারেই সাধ্য নহে। ক্রিয়াযোগের দারা ক্রমশ বাহ্ কর্ম ক্রীণ করিতে হইবে। তপঃ, স্বাধ্যায় ও ঈশ্বরপ্রণিধান এই তিন্টার নাম ক্রিয়াবোগ। সাধনের কষ্টসহন তপঃ; জ্ঞানশিকা ও অভাান স্বাধ্যার; ঈশ্বর স্মরণপূর্বক কর্ম্মের স্থমর ফলের অভিদল্জি ত্যাগ এবং হঃথফলে অনুবিগ্ন হইতে অভ্যাস করা ঈশ্বরপ্রণিধান। ইহাদের দারা ক্রমশঃ বাহাকর্ম হইতে বিরতি হয় ও চিতত্তিরি বা চিত্তৈ হ্র্যারূপ আধাত্মিক কর্মে দামর্থা ও কৃচি হয়। (১) তথন দাধক ক্রমশ

লবম অধ্যায়। ধর্মাধর্ম কর্ম। স্থ ৫৭ বাহ্যকর্মে বিরত হইয়া ধ্যানাদি আধ্যাত্মিক কর্মে নিবিষ্ট হন। পরে সম্প্রজাত ও অসম্প্রজাত যোগ লাভ করিয়া নৈদর্ম্মাদিদ্ধিরূপ শাখতী শাস্তি লাভ করেন। এইরূপে কর্মের নির্ত্তি হয়।(২)

এই কয়টী দাধারণতম নিয়মের দারা কর্মতত্ত্ব উদ্দিপ্ত হইল। কেবল কর্মের দারা কিরূপে মানবের জীবনের ঘটনাসকল ঘটে, তাহা এই নিয়ম থাটাইয়া সাধারণভাবে ব্ঝিতে পারা যাইবে। বিশেষ জ্ঞানের জ্ঞ যোগজ প্রজ্ঞা আবিশ্রক। তাই বলা হয় "গহনা কর্মণো গতিঃ"।

ইহা সংক্ষেপ করিয়া যাহা বলিয়াছিলেন তাহা দ্রস্টবা। তিনি বলিয়াছিলেন "First we do attractive work, then comes work which has no personal attraction, and after that we cease to do work. So after all it is only work to get rid of outside work and prepare ourselves for mental work" অর্থাৎ প্রথমে আমরা সাতুরাগে কর্ম করি, পরে যাহাতে নিজের অনুরাগ নাই এরূপ কর্ম করি, পরে কর্ম হইতে বিরত হই, অতএব বস্তুত পক্ষে আমরা বাহ্যকর্ম হইতে নিবৃত্ত হইয়া মানদ কর্ম্মের উপযোগী হওয়ার জন্মই কর্ম করি।

(२) টীকা-বৃহদারণাক উপনিষদে (৪।৪।৫-৬) এবিষয়ে এইরাপ আছে। (সাধারণ) পুক্ষকে কামময় বলা হয়। তাহার যেরূপ কামনা থাকে দেইরূপ ক্রতুবা সল্ল হয়, যেরূপ সল্প হয় সেইরূপ কর্ম করে, যেরূপ কর্ম করে সেইরূপ গতি পায় (অভিসম্পদ্যতে)। শ্লোক আছে "লিঙ্গরূপ মন যে বিষয়ে নিষক্ত, কর্মের দারা তন্ময় গতি প্রাপ্ত হয় ( কর্মফলে আদক্ত হওত )"। প্রাণী ইহলোকে যে কিছু কর্ম করে, এখান হইতে পরলোকে গমন করিয়া তাহার ফলভোগ শেষ হইলে ইহলোকে কর্ম্মের জন্ত আসিয়া থাকে। ইহা কামনাযুক্তদের গতি। যাঁহারা অকাময়মান তাঁহারা অকাম, নিভাম, আপ্তকাম ও আত্মকাম হন। তাঁহাদের প্রাণ উৎক্রান্ত হয় না। তাঁহারা ব্রদীভূত হইয়া ব্রহ্মকেই প্রাপ্ত হন। এ বিষয়ে শ্লোক আছে "দেহীর হৃদয় আশ্রয় করিয়া যে কামনাসকল আছে তাহা হইতে প্রমুক্ত হইলে মর্ত্তা মানুষ অমৃত হন এবং এখানেই ব্ৰহ্মত্ব লাভ করেন।

<sup>(</sup>১) টীকা-জনৈক Americanকে এই বিষয় বুঝানতে তিনি উত্তমক্সপে বুঝিরা

#### দশম অধ্যায়। নিয়মের প্রয়োগ।

১। প্রাপ্তক্ত নিয়ম সকলের প্রয়োগের বিষয়ে অনেক জ্ঞাতবা আছে। তাহার কিছু কিছু এই প্রকরণে উক্ত হইতেছে। সাধারণত অনেকে মনে করেন যে 'যেমন কর্মা ঠিক সেইরূপ ফল হয়' অর্থাৎ প্রাণ-নাশ, চুরি আদি করিলে কর্মকর্তার প্রাণনাশ, দ্রবাচুরি ইত্যাদি ফল ঘটে। তাহা কর্মের স্বাভাবিক নিয়মের ফল নহে। কাহারও ঘরে চুরি বা ডাকাতি হইলে তাহাতে মনে করিতে হইবে না যে সে পূর্বজন্ম চুরি বা ডাকাতি করিয়াছে। ধর্ম ও অধর্ম কর্মের প্রত্যেকটির আচর্ণ ও ফল मयस्क विठात कतिया मिथित हेश वाधनमा हरेव। व्यहिश्मा, স্ত্য, অন্তেম, ব্রহ্মচর্য্য, অপরিগ্রহ, শৌচ, সম্ভোষ, তপঃ, স্বাধ্যায়, ঈশ্বর-প্রণিধান, দয়া ও দান এই বার প্রকার কর্ম্ম ধর্মকর্ম। উহাদের বিপরীত কর্ম অধর্মকর্ম। তাহারা যথা—হিংসা, মিথ্যা, চৌর্যা, অব্দ্রচর্যা, পরিগ্রহ, অন্তচিতা, অসম্ভোষ, অতপস্থা, অসাধ্যায়, অনীশ্বর-গুণের ভাবনা, নির্দ্ধয়তা ও কার্পণা। এখন প্রত্যেকটীর আচরণ ও ফল কি তাহা দেখা যাউক। প্রথমত অহিংসা ও হিংসা। অহিংসা অর্থে কোন প্রাণীকে পীড়া না দেওয়া। পরকে পীড়া না দেওয়া কোন কর্ম नट् किन्दु कर्य विरमय ना करा। अक्रिश ना करात मृत्न य जांव शांक ভদারাই কল হয়। অহিংসার মূলে কি থাকে ? থাকে অক্রোধ, অলোভ ও অমোহ অর্থাৎ মৈত্রী, সমবেদন, আত্মসংযম প্রভৃতি উন্নতজ্ঞানের कार्य। जांशांतित कंनरे अश्रिमांत्र कंन। रेमजाातित आहत्त अश्रिम-কের ভিতর ঐ ঐ দলাণের সংস্কার হইবে ও তাহাতে পরের মৈত্রাদি তাহার প্রতি উব্দ্ধ হইয়া সে শুভফল পাইবে। যে 'পরের' মৈত্রী नमत्वमन चामि डेब्र्क इट्रेंद रमटे 'পद्र' अद्गेश आगी इट्रेंद याहारमद ঐসব বৃত্তি আছে অর্থাৎ তাহারা মহুশ্য হইবে পশ্বাদির নিকট হইতে সাধারণ অহিংদক দৈত্যাদি পাইবে না (তবে সমাক্ আচরণকারী

দশম অধ্যায়। নির্মের প্রয়োগ। ১প্রঃ

যোগীদের অন্তর্মপ হইতে পারে)। অর্থাৎ তাহাকে যে বাঘে খাইবে না বা ভীত দর্প কামড়াইবে না এরপ নহে। ব্যাঘ্রাদি মাংদাশী প্রাণী হিংসাপূর্বক ব্যাপাদন করে না। খাতের জন্ম করে। তথন তাহাদের মনে দ্বেম, ক্রুরতা প্রভৃতি ভাব থাকে না কিন্তু থাগুলাভজনিত হর্ষ থাকে। অতএব খাতের জন্ম ঐক্রপ হনন পশুদের পক্ষে হিংদা নহে। অনেক মনুয্যের পক্ষেও উহা হিংদা নহে অথবা মৃত্ হিংদা মাত্র। \*

\* जात्न करत्न कीवनशात्रण कित्रित्न थांगीतन्त्र मात्रा यथन व्यवश्रक्षांवी তখন অহিংসাসাধন কিরাপে সম্ভব হয় ? অহিংসাসাধনের মূলতত্ত্ব না বুঝাতেই এই শকা হয়। যোগভায়কার বলিয়াছেন "নাকুপহত্য ভূতাকু।পভোগঃ সম্ভবতীতি।" অতএব দেহ-ধারণ করিলে প্রাণিপীড়া অবশুস্তাবী। তাহা জানিয়া (১) দেহধারণ না হয় এই উদ্দেশ্যে যোগীরা যোগাচরণ করেন; ইহা প্রথম অহিংদাদাধন। (২) যথাশক্তি অনাবশুক স্থাবর ও জঙ্গম প্রাণীদের হিংসা হইতে বিরতি দ্বিতীয় সাধন। (৩) প্রাণীদের মধ্যে যথাশক্তি উচ্চ প্রাণীদের ছঃখদান না করা তৃতীয় অহিংসাসাধন।

ফলত হিংদা বা প্রাণিপীড়ন যে কুরতা জিঘাংদা দ্বেষ আদি দ্বিত মনোভাব হইতে হয় তাহা ত্যাগ করিতে থাকাই অহিংসা। কাহারও কুরতাদি দ্বিতভাব না থাকিলে যদি তাহার কোন কর্মে তাহার পিতামাতাও নিহত হয় তবে সেই কর্মকে কি ব্যবহারত কি পরমার্থত হিংসা বলা যায় না। হিংসারও তারতম্য আছে। পিতা মাতা বা সন্তানকে হিংসা আর আততায়ীকে বধ করা একরপ অপকর্ম নহে, কারণ কত অধিক ক্রুরতাদি ছষ্টপ্রবৃত্তি থাকিলে তবে পিতা আদিকে লোকে হিংসা করিতে পারে? হাদয়ের দূষিত প্রবৃত্তির তারতম্যে হিংদাদি অপকর্মেরও তারতম্য হয়। এইজন্ম মানুষমারা ও ঘাদছে ড়া সমান হিংদা নহে। আবার পরুষ কথা বলিয়া পীড়া দেওয়া এবং প্রাণপাত করাও সমান হিংসা নহে। প্রাণ প্রাণীদের সর্বাপেক্ষা প্রিয়, ষ্তরাং প্রাণনাশ সর্বাপেক্ষা প্রবল হিংসা। তন্মধ্যে আবার প্রধান পিতামাতাদির হিংসা, তৎপরে বন্ধুবান্ধবাদির, তৎপরে সাধারণ মনুযোর, তৎপরে আততায়ীর, তৎপরে উপকারী পশাদির, তৎপরে অশু পশাদির, তৎপরে অপকারী পশাদির, তৎপরে সাধারণ বৃক্ষাদির, তৎপরে অপকারী বৃক্ষাদির, তৎপরে ভক্ষ্য বৃক্ষাদির, তৎপরে

ক্রোধ, লোভ ও মোহ পূর্বক হিংদা ক্বত হয়। পশুরা ও পশুবং মনুষ্যেরা কুদ্ধ হইয়া খাতপ্রাণী মারে না, বিশেষ লোভ বা মোহ (অজ্ঞান) পূর্বকও মারে না, স্থতরাং উহাদের হিংসা হয় না। কুক হওত সমবেদনাদি ভুলিয়া বিচারিত লোভের বিশেষ বশ হইয়া ও বিশেষ অজ্ঞান বা ভ্রান্তির বশে (পরকে এই এই ক্ষেত্রে পীড়া দিলে দোষ নাই ইত্যাদি ভান্তজ্ঞানে ) পীড়া দিলে হিংদা হয়। যোগভাষ্যকার বলেন (২।৩৪) "হিংদক প্রথমে বধ্যের বীর্ঘ্য বিনষ্ট করে (বন্ধনাদি পূর্ব্ধক), পরে শস্তাদির আঘাতে তৃঃথ দান করে ও পরে প্রাণ হইতে বিযুক্ত করে। তন্মধ্যে বীর্ঘানাশ করাতে হিংদকের চেতনাচেতন উপকরণ সকল ক্ষাণবীর্ঘা হয়। তুঃথপ্রদানহেতু হিংসক নরক, তির্ঘাক্ প্রেতাদি যোনিতে তুঃধারু-ভব করে, আর প্রাণবিনাশ করা হেতু হিংসক প্রতিক্ষণ জীবননাশকর (মোহময় ক্লাবস্থায়) বর্তুমান থাকিয়া, মরণ ইচ্ছা করিয়াও সেই ছঃখ-বিপাকের নিয়তবিপাক বেদনীয়ত্ব হেতু কোনরূপে জীবিত থাকে মাত্র।" এই উদাহরণ বজ্ঞার্থে পশুবধের বিষয়ে প্রদত্ত হইয়াছে স্কুতরাং উচ্চশ্রেণীর ( কিন্তু মৃ । মহুরোর পক্ষেই থাটিবে; ব্যাধাদির পক্ষে খাটিবে না। কারণ ব্যাধাদির উহা স্বভাবের মত হওয়াতে ওরূপ ফল হইবে না যদিও তাহারা অতি নিমশ্রেণীর মানব বা পশু হইবে । এথানেও প্রাণনাশের

ভক্য শস্তাদির, তৎপরে অদৃশ্য প্রাণীদের হিংসা ক্রমশ মূহতর। এমনকি আততায়ী-বধ ও বৃক্ষাদি নাশ দাধারণ লোকের পক্ষে দোবাবহ হিংদা বলিয়া গণ্য হয় না ( নাত-তান্নিবধে দোবঃ)। ইহা দাধারণ লোকের কথা। যোগীদের পক্ষে অহিংদাদির সার্বভৌম মহাত্রত আচরণীর। তাই তাহারা অহিংদাদির যতদূর সম্ভব আচরণের চেষ্টা করেন। যোগীর। মৃহতম অবশুস্তাবী হিংদা করিয়াও অহিংদাধর্মকে প্রবর্দ্ধিত করত শেষে যোগদিদ্ধির হারা দেহধারণ হইতে শাষতকালের জন্ত বিমৃক্ত হইয়া স্ক্পপ্রাণীর व्यश्तिक इन।

ক্ল যে প্রাণনাশ নহে তাহা বলা হইল। এইজন্ত মমু বলিয়াছেন (८।८७)—"न माश्म ज्ञाल प्लार्या न मर्ण न ह रेमथूरन। अवृज्ञित्वया ज्ञानाः निवृञ्जि महाकला॥" वर्गा९ माःनामि ज्ञान मारे, কারণ উহা প্রাণীদের প্রবৃত্তি কিন্তু উহা হইতে নিবৃত্ত হইলে মহাফল। সাধারণ প্রাণী বাহারা এরূপ মোহাচ্ছন যে পরপীড়া দেওয়া তাহাদের পক্ষে আরও অধিক মোহের কাজ নহে ( যেমন জেলের মাছ মারা ), পরপীড়া দেওয়া যাহাদের সহজ কাজ, কিন্তু বিশেষ লোভের বা জ্রোধের কাজ নহে, তাহারা ঐরপ সহজ হিংসা করিলে অধিকতর দূষিত হয় না। বেমন মুদীলিপ্ত বন্ত্রে পুন মুদী দিলে তাহা অধিক মলিন হয় না দেইরূপ প্রবৃত্তি-পঙ্কলিপ্ত মনুয়্যের মাংদাদি ভোজনে বা ক্ষেত্রাদিকর্বণে আর অধিক কি অপুণ্য হইবে। কিন্তু যাঁহারা অমোহ বা জ্ঞানের দারা ক্রোধ-লোভ अय कतिया ममत्वनना आणि ভाবना कित्रमा हिश्मा इहेटल निवृञ्ज हन, তাঁহাদের মহাফল হয়। এইরূপে উন্নত মানবের পক্ষে অল হিংসাও তুঃথফল দেয় \* এবং তদ্বারা তাঁহারা আরও অহিংদক হইয়া সমাক্

<sup>\*</sup> পাশ্চাত্যদেশে ঘাঁহারা নিবৃত্তমাংস হন তাঁহাদের এক যুক্তি এই—" \* \* The virtue of gentle humaneness and extended sympathy for all that can suffer should be taught in the higher cycles of the evolutionary spiral. Flesh-eating entailing necessarily an immense volume of pain upon the sentient animal creation should be abstained from by the 'higher classes' in the evolutionary scale". Enc. Brit. 11th. Edition Vol. 27. P. 968 অর্থাৎ " \* \* ক্রমবিকাশের (evolution এর) উচ্চ ক্রমে অনুগ্র সকরণ মনুষাত্ব এবং যাহাদের ছঃখবোধ আছে তাহাদের সকলের প্রতি প্রস্ত সমবেদন শিক্ষা দেওয়া উচিত। মাংসভকণ—যাহাতে <sup>চেত্ৰ</sup> জন্তদের প্রতি প্রভূত ত্রংথ দেওয়া হয়—তাহা ক্রমবিকাশের উচ্চ ক্রমে স্থিত ৰানবের পক্ষে তাই ত্যাজ্য।" অর্থাৎ অহিংসা উন্নত মনুষ্যত্বের লক্ষণ।

সাধুহন। সন্নাদী ব্ৰহ্মচারীর পক্ষে গ্রামাধর্ম মহাপাপ; গৃহীর পক্ষে নহে। ফলে জেলে, কদাই আদি যাহারা নিতা প্রাণী মারে তজ্জভা ষে তাহারা নিহত হইবে এরপ নিয়ম নহে। হিংদাব্দিতে তাহারা উহা করে না। তবে তাহারা নিম্নশ্রেণীর মানব কারণ তাহাদের প্রাণীর ছঃথে সহাত্ত্তি, সমবেদনা, দয়। আদি সভৃত্তি অতি অল। তাহারই ফলে তাহারা নিজের ত্ঃথ ঘটলে ঐ সব (পরের নিকট সমবেদনাদি) লাভ করিবে না। নিহত হওয়া যে কেবল পরকে মারার ফল তাহা নহে, ইহা বলা হইল। কিরূপ বৃদ্ধিতে কেহ পরকে মারে, ফলের নির্ণয়ে তাহাও গ্রহণ করিতে হইবে।

নিহত, হিংসিত, অপকৃত আদি হওয়ার জন্ত যে ঠিক অনুরূপ পূর্ব কর্মই একমাত্র কারণ তাহা নহে। কপোত গ্রেনের দারা নিহত হয়; দেখানে কপোত যে পূর্বজন্ম হনন করিয়াছে এইরূপ নহে; তাহার হর্মণতা ও আত্মরকার অদামর্থাই উহার প্রধান কারণ। কাহারও বাড়ী ডাকাতী হইলে সে যে পূর্বজন্মে ডাকাতী করিয়াছে এরপ নহে। সেখানে অর্থ, আতারকার অসামর্থা প্রভৃতিই কারণ। চুরিও অনেক কেত্রে অসাবধানতা হইতে ঘটে, পূর্বিচুরির ফলে নহে। অনেক 'ভালমারুষ' লোক বাহারা নিজের পক্ষ ভাল করিয়া সমর্থন করিতে পারে না, গালির পরিবর্ত্তে গালি দিতে পারে না, এক কথার হলে দশ কথা শুনাইতে পারে না, তাহারা অনেকস্থলে অন্তোর দারা গালি খায়, অপমানিত ও অসংকৃত হইরা কটু পার। উক্ত অসামর্থাই তাহার প্রধান কারণ। वृक्षत्तव वित्राष्ट्रम "नब्बादीम, कांकम्ब (जान्तिएए), खारी (शब खनंधवरमी), প্রস্করী ( হর্ত্ত ) ও প্রগন্ত ব্যক্তিরা স্থথে থাকে আর হ্রাযুক্ত, অনাস্ত্র, জ্ঞানী ব্যক্তিরা ছংথে থাকেন" (ধর্মপদ ১৮।১০-১১)। এখানে শঙ্কা হইতে পারে পাপীরা স্থথে থাকে আর পুণাকারীরা ত্রুথে থাকে কেন ?

हुहा वृतिरा हरेरन अरनक कथा वृतिरा हरेरत। धर्म विना उ९महः জান, ঐশ্বর্যা ও বৈরাগাও ব্ঝায়। অধর্ম বলিলে দেইরূপ অজ্ঞান, बरिनश्रंग ও व्यदिवर्गा व्याप्त । धर्म = व्यव्शिमानि वावि । ज्ञान = मण বিষয়ের ও সতানিয়মের জ্ঞান। ঐশ্বর্থা = যাহাতে ইচ্ছার সিদ্ধি ঘটে এরপ উপযুক্ত শক্তি। বৈরাগা = অনাসক্তি। এই সমস্ত হইতে বে নুথ হয় তাহা সহজবোধা। কিন্তু সমস্ত বাক্তিতে উহার সমস্ত থাকে না। होत्तत भातीतिक वनक्षभ अर्थश ७ होशाविषद ममाक्छान शाक। গৃহস্থের তুর্বলতারূপ অনৈশ্বর্যা ও অসাবধানতারূপ অজ্ঞান থাকে, তাই চোর গৃহস্থকে পরাভূত করিতে পারে। কেহ দোষ দিলৈ তাহার কালনের প্রকৃষ্ট জ্ঞান ও শক্তি (চোথা প্রাকৃত্তির, ঝগড়া আদি করা) যাহার আছে দে দেই জ্ঞানে ও ঐশ্বর্যো ঐ বিষয়ে স্থা হইতে পারে। যাহার তাহা নাই এরপ 'ভাল মানুষ' তদভাবে উৎপীড়িত হইয়া তৃ:খী হয়। এইজগ্রও অধার্মিককে আপাতস্থী দেখা যায়। পরঞ্চ যাহারা পুণাাচরণ করিতেছে তাহারা প্রায়ই পূর্ব অপুণোর ফলে তঃখী এবং দেই তঃথেই পুণাচরণ করে; স্থতরাং তাহাদের সুখী হইবার কথা নহে। মনে হিংসা আছে, তাহা যে তাড়াইবার চেষ্টা করিতেছে সে সেই হিংসার ফলভোগ করিবে। তাড়ান হইয়া গেলে তবে দে স্থা হইবে। ধর্মচারী ও धर्मश् शृथक् व्यवश्रा। ८ यधन छे शार्क्जन कति ति एक एक, खेवर धनी त्यमन ভিনাবস্থা—প্রথম ধন-জনিত স্থথে স্থী নহে কিন্তু শেষ যেমন স্থী, তদ্রপ। জ্ঞান ঐশ্বর্যাদি সর্বতোমুখী হইতে পারে। কিন্তু সকলের मर्सिनिटक छेरात्रा छे ९ कृष्ठेक्रटम थाटक ना। यारात यानिटक थाटक टम क्रिक्ट दम क्ल्लां करता। काहां त्र भानम्बन चाहि भातीत वन नाहे; কাহারও একদিকে কোন গুণের ও শক্তির উৎকর্ষ আছে অন্তদিকে নাই। এইজন্ম সকলে স্কলিকে স্থী হয় না। ধন ও শক্তি কাৰ্য্যত

সমানার্থক। তজ্জা ধনকে ঐশ্বর্যা ( যদ্বারা ইচ্ছার সিদ্ধি হয় ) বলে। ধনের দারা অপরের শক্তি ক্রয় করা যায়। তাই অজ্ঞানী, হর্কল, অসুস্থ व्यापि धनौ वाकि धनत बाता छानी, वनवान, स्य ( ७ स्यकाती ) वापि বাক্তির এসব শক্তি ক্রয় করিয়া স্থা হয়। অহিংসাধর্ম অনেক স্থের হেতৃ বটে কিন্তু সর্কবিধ স্থথের হেতৃ নহে। যাহারা রাজ্য চাহে তাহাদের যুদ্ধাদি করিতে হয়। যে সকল ধ্বংসা ধর্ম্মসম্প্রদায় আছে তাহারা অহিংদক সম্প্রদায়কে ধ্বংদ করিতে পারে। অহিংদাদি ধর্ম্মের , সমাক্ আচরণ যে সম্প্রদায়ে আছে তাহাদের প্রাদারও হয় না, কারণ 'ছঃশীলাঃ বহবঃ প্রকাঃ', স্থতরাং উহাতে লোক জুটিবে না ও হিংসকদের দারা লুপ্ত হইতে পারে। সম্প্রদায়স্থ ব্যক্তিদের তাহাতে পরাভব হইবে না কারণ তাঁহাদের উহাতে ইষ্টানিষ্ট নাই ( যদি তাঁহারা প্রকৃত অহিংসাদি ধর্ম পরায়ণ হন )।

২। উক্ত নিরমদকল সতা মিথাা, স্তের অস্তের, ব্লচ্যা অব্ল-চ্যা আদি কর্ম সম্বন্ধেও খাটাইতে হইবে। সত্য = পদার্থ ও নিয়মবিষয়ক ষথার্থ জ্ঞান। তত্বারা যে কত সূথ হয় তাহা সহজেই বুঝা যায়। মনে বস্তুত যাহা আছে তাহা বলা সত্যভাষণ। কাল্পনিক বিষয়কে সত্য মনে করিয়া ধর্ম, অর্থ, কাম ও মোক সম্বন্ধে লোকে কত জ্বংখ পায় তাহা সকলেরই বিদিত। অস্তের, স্তের আদির সম্বন্ধেও এই নিয়ম। ঈশ্বর-প্রণিধানের বিষয় পূর্বের উক্ত হইয়াছে। তাহার বিপরীত অনীশ্রগুণের ভাবনা। ঈশবকে সর্বজ সর্বশক্তিমান্ মুথে বলিলেও অনেকের ঈশবের আদর্শ অতি কুদ্র। তাদৃশ আদর্শের দারা লাভ হইয়া লোক-ক্রাদি করিয়া পৃথিবীতে অনেক অশান্তি করে। দরা ও দানের বিষয়ও বিচার্যা। ত্রবা ও শ্রমদান হইপ্রকার—শ্রদাপূর্বক। यश्कनत्तत्र अक्षाशृक्षक नान कत्रा इत्र। आत्र इःथीत्तत्र नत्राशृक्षक नान-

দশম অধ্যায়। নিয়মের প্রয়োগ। ২প্রঃ করা হয়। দানরূপ কর্মের সংস্থারে দাভার মধ্যে এরূপ সদ্গুণ জন্মায় যে তাহার ছঃথ ঘটিলে অপরের সহাত্তভূতি আরুষ্ট হইয়া তাহাকে দানের দ্বারা উপকৃত করে। দান করিলে দান পাওয়া যায় ইহা ঠিক, কিন্তু তল্বারা যে ধনী হওয়া যার বলিয়া অনেকে মনে করে, তাহা সব ক্লেক্রে ঠিক না হইতে পারে। কোন কোন স্থলে তাহা ঘটিতে পারে।

ধনকুবেরেরা যে দানের ফলে এরূপ হইয়াছে তাহা নহে। তাহাদের মধ্যে অনেকের ক্লপণতার ও অদয়ার সংস্কারও আছে দেখা যায়। ধনোপার্জন ধনরক্ষণ আদি বিষয়ের যথার্থ প্রক্রা ও কার্পণাই তাহাদের অনেকের ঐ উন্নতির কারণ। জন্মের সহিত যাহারা ধনী হয় তাহারা পূর্বে আত্মীয় স্বজনদের বা অত্যের পাকা ব্যবস্থা করারূপ কর্মা করিয়াছে। মৃত্যুর পর যাহারা স্বদম্পত্তি সাধুকার্য্যে দানের ব্যবস্থা করিয়া যায়, তাহাদের পরলোকেই ঐ কর্মের জন্ম স্থ হয় ও পুনর্জন্ম সম্পত্তি পাইবার আশাই বেশী থাকে। ধনের দারা অভাব পূরণ হয়। প্রচুর धनगानी वाक्तित्र यि अतरह ना कूलांग्र धवः अल्लधनगानी वाक्तित यिन স্কৃত্বে চলে তবে শেষোক্ত ব্যক্তিই প্রকৃত ধনী। 'স তু ভবতি দরিদ্রো যশ্র তৃষ্ণা বিশালা মনসি চ পরিতৃষ্টে কোহর্থবান্ কো দরিজঃ।' ধনের অল্লাধিক্যে ওরূপ ক্ষেত্রে কিছু আসিয়া যায় না। অল্লাধিক্যও দৃষ্টকারণে रय। शूर्लकर्ण्यत्र जाश मगाक् कल नरह। आक्रकाल আমেরিকায এরপ ধনী আছে যাদৃশ ধনী পূর্বে হওয়া সম্ভব ছিল না, কিন্তু সেই অহুপাতে ধনী হওয়া সম্ভব ছিল। সর্বস্বদানের মহাফল কথিত হয়। ধনীর সর্বাস্থ ও অল্লধনশালীর সর্বাস্থের পরিমাণে অনেক ভেদ থাকিলেও ফল একরপ। তাহাতে এরপ দাতার মাত্র ও কর্মের ফলে (যে জন্মে ফলিবে ), ক্ষুদ্র বা মহৎ 'সর্বস্থ' পরত লাভ হইবে। ধনোপার্জ্জ-নাদির প্রজ্ঞা ও কম্মণ্যতাসংস্কারের সহিত উহা ফ্লীভূত হইলে সে মহাধন

হইবে (তাহার 'ধনপ্রাপ্তি'র বিশেষ সংস্কার থাকাতে)। আহার-সংযমরূপ তপস্থার ফলে উত্তম আহার পাওয়া যায় (নিজের না থাকিলেও)। শৌচের দৃষ্টফল সৌমনস্থাদি, অদৃষ্টফল 'শুচীনাং শ্রীমতাং গেহে' জন্ম। সন্তোষের ফল সর্বকালেই পরম স্থুথ।

কর্মবাদে মনুষ্য উদ্ভিদ হইতে পারে ( ৩২ সূত্র ) উদ্ভিদও মনুষ্য হইতে পারে। মহুদ্য উদ্ভিদ হইতে পারে ইহা সহসা সাধারণ লোকে ধারণা করিতে পারে না। আফ্রিকায় sleeping sickness বা ঘুমরোগ নামে যে রোগ আছে তাহাতে রোগীর ঘুমের কাল ক্রমশঃ বৃদ্ধি হইয়া শেষে আর জাগরণ হয় না ও সেই অবস্থায় কিছুদিন থাকিয়া মৃত হয়। ইহাদের স্ব্পির সংস্কার প্রবল হয় এবং শরীরধারণ মাত্রেই (organic life মাত্রে; animal life তথন কিছু থাকে না বলিলেই হয় ) প্রাণের কর্ম্ম পর্যাবসিত থাকে। তাহা অনেকাংশে ( সর্বাংশে নহে ) উদ্ভিদের সদৃশ, স্থতরাং সেই সংস্কারে উদ্ভিদ-বাসনা উঠিয়া উদ্ভিদ হইবে। ঐ রোগের কারণ একপ্রকার জীবাণু। স্তরাং ইহা প্রবল বাহ্যকারণে বা পারিপার্শ্বিক কারণে বটে। প্রবল ঘুমের সংস্কারে তাহারা ঐরূপ হইলেও অবশিষ্ট মানব কর্মাশয় শীঘ্রই তাহাদিগকে ফিরাইয়া আনে। যেমন পৃথিবী বেগদংস্কারে স্থা্যের আকর্ষণ অতিক্রম করত স্থ্য হইতে কতকদূরে বাইরা স্থাের আকর্ষণে ফেরে, ইহাও দেইরূপ।

পূর্বেব লা হইয়াছে কর্মের দারা নিয়ত করণশক্তি সকলের পরিবর্তন হইতেছে। তন্মধ্যে পুরুষকারের দারা অভীষ্ট দিকে পরিবর্ত্তন করা যায়। ভোগভূত কর্ম্মের দারা ভোগশরীরী প্রাণীর স্বাভাবিক নিয়মে পরিবর্ত্তন হয়। পরিবর্ত্তন কোন্ দিকে হইবে তাহা বাহ্য বা পারিপার্শ্বিক কারণে এবং উপরিক্থিত স্বগত কারণে নির্ণীত হয়। পারিপার্শ্বিক কারণ সমান হইলে ভোগশরীরীরা বহুকাল সেইরূপ শরীরই গ্রহণ

ক্রিতে থাকে। কর্মবাদে কাল যে অমেয় তাহা সর্বাদা স্মরণ রাখিতে হুইবে। 'বহুকাল' অর্থে কোটি কোটি বৎসর হুইতে পারে। অনাদি ল্লীবের নিকট কোটি কোটি কল্প কিছুই না। আর উহা উৎকর্ষের (evolution এর) দিকে হইলে উৎকৃষ্ট দেহ ও অবকর্ষের ('involution'এর) দিকে হইলে নিমদেহ গ্রহণ করে। ঘুমরোগীর ভার যাহাদের উরত কর্মাশয় কিছু ঢাকা পড়ে মাত্র, নিদ্রার ক্ষয়ে জাগার ভায়, তাহাদের দেই উন্নত কর্মাশরে বা স্থগত কারণেই ( পারিপার্শ্বিক কারণে নহে) শীঘ্র উন্নত দেহ ঘটার সম্ভাবনা।

৩। শেষে বিচার্যা "যতো ধর্মা স্ততো জয়ঃ"। ইহা ভাল করিয়া বুঝিতে হইলে অনেক বিষয় বুঝিতে হইবে। জয় অনেক রকম আছে কোন বিষয়ে পরাভূত না হওয়াই জয়। ব্যক্তিগত জয়, রাষ্ট্রিক জয় এবং मास्थानाग्निक जग्न এই जितिस जग्न विठात कतिल ममस्टे डेक रहेरव। অবশ্য শারীরিক জয়ের ( যাহাতে বলবান্ প্রাণী হর্বলকে জয় করিতে পারে) প্রদক্ষ সহজবোধা বলিয়া উত্থাপন না করিলেও চলিবে। নৈতিক জয়ই বিচার্যা। অহিংসা সত্যাদি যাহাতে আছে সে যে হিংসক, অনৃতবাদী আদির উপরিস্থ তাহা স্বাকার্যা। মিথ্যাবাদীরাও নিজের কথাকে সত্য বলে এবং স্বকার্য্যের জন্ম পরের নিকট সত্য চায়। অতএব সত্যের নিকট মিধ্যা পরাজিত। অত্যাতা স্থলেও এরপ। কোন ব্যক্তি হিংসা মিথ্যাদির দারা পরাজিত হইলে প্রকৃত পক্ষে অহিংসা সত্যাদির পরাজয় হয় না, ঐ ব্যক্তির অন্তত্ত্ত্তির পরাজয় হয় বা অধর্মের আপাতজয় হয় ( অধর্মের দারা আপাত স্থ হইতে পারে কিন্তু পরিণামে মহাছঃধ হয় ইহা স্মরণ রাখিতে হইবে )।

রাষ্ট্রিক জয়ও ধর্ম্মের দারা হয়। রাষ্ট্রিক উন্নতি বিশুদ্ধ নিবৃত্তি ধর্মের षात्रा रुत्र ना, किन्छ প্রবৃত্তিধর্মের উৎকর্ষেই হয়। শোর্যা, বার্যা, বুদ্ধে

অপলায়ন প্রভৃতি গীতোক্ত ক্ষাত্রধর্ম, রাজনীতি ও যুদ্ধাদির বিষয়ে উন্নত সভাজান, একতা ( যাহাতে ক্ষমাধর্মের বিশেষ আবশ্যক এবং পরস্পরের প্রতি বিশ্বাস [ যাহা সকলের সত্যানিষ্ঠা হইতে হয় ], বহুর অনুমত বিষয়ে বশুতা, আত্মসংযম প্রভৃতি ধর্ম চাই ) স্বজাতির বা নেতার প্রতি বিশ্বাস-ঘাতক না হওয়া, সত্য ও আবশ্যকীয় সংযম, বহুসমত জাতীয় নিয়ম মাত্য করাই এন্তলে ক্ষমা, রাষ্ট্রীয় জীবনে সতা ও স্থায়পরতা ইত্যাদি ধর্ম থাকিলেই রাষ্ট্রিক জয় হয়। রাজধর্ম মিশ্রধর্ম বলিয়া উহাতে বিশুদ্ধ ও সম্যক্ অহিংসাদি ধর্ম নাই। দণ্ডদানাদি অধর্মণ্ড থাকে ও ঐ অধর্মসকল তদঙ্গ (রাজধর্মাঙ্গ) ধর্ম বলিয়া গণ্য হয়। হিংসা করিলে প্রতিহিংসা, অপকার করিলে প্রতাপকারের দারা শাসন আদি না করিলে রাজা রক্ষা হয় না তাই উহা রাজধর্ম্ম ভবে যে রাজ্যে অহিংসাদি ধর্ম ও রাজধর্ম অনুপাতে অধিক বা বিশুদ্ধ সেই রাজ্যেরই জয় হয়। মহাভারতকার ইহা স্থলররূপে দেখাইয়াছেন। রাজারক্ষার জন্ম মিথাা বলিতে হয় (হতগজ), অন্যায় যুদ্ধ করিতে হয় ( তুর্যোধনের উক্তঙ্গ ) তাহা দেখাইয়াছেন, কিন্তু মোটের উপর পাণ্ডবপক্ষে স্থায়, সতা ও অহিংসাদি ধর্ম যে অধিক ছিল তাই তাহাদের জয় হইল তাহাও দেখাইয়াছেন; এইরূপে ধর্মের দারা রাষ্ট্রিক জয় হয়। যে সব ধর্ম সম্প্রদায় রাষ্ট্রিক উন্নতিকে স্বধর্মের অঙ্গভূত করে তাহাদেরও জয় হয় যদি অনুপাতে পরাজিতের রাজধর্ম কম হয়।

রাষ্ট্রিক প্রদার বাহাতে মিশ্রিত নাই এরূপ বিশুদ্ধ ধর্ম্মসম্প্রদায়ের

( (दोक्षशृष्टीन जानि ) जयु अविः मानि वात्री धर्मात आधार इहेर्ड 247 इय । विठांत कतिया प्रतिथाल प्रथा यात्र एव म्याक् इडेक वा व्यम्याक् इউক ঐ বারটী ধর্মাই ঐরূপ সম্প্রদায়ের সার ধর্ম। (বৌদ্ধর্মে ঈশ্বর-প্রণিধান না থাকিলেও বৃদ্ধপ্রণিধান আছে, কার্য্যত তাহা ঈশ্বর বা প্রণিধান) এবং প্রবর্তীয়তৃগণ উহার আচরণ করিয়া নিজজীবনে উহার সাফলা দেখাইয়া গিয়াছেন। নেতার ধর্মাচরণ ও ধর্মসিদির আদেশ যত বিশুদ্ধ, ধর্মসঙ্গত ও উজ্জ্ল বা কার্যাকর থাকে তদনুসারে সেই সম্প্রদায়ের তত জয় হয়। আর যথন সম্প্রদায়স্থগণের ধর্ম বাণীমাত্র হয়, স্থতরাং আচরণ কপট হয়, যথন নানা কাল্লনিক \* অসন্তব, মিথ্যা আখ্যানে প্রবর্ত্তয়িতাদের ও উপাস্তের আদর্শ কলুষিত হয় ( অসত্যরূপ অধর্ম ), যখন অসংযম প্রবল হয়, যখন সম্প্রদায়ের ভেদ প্রবল হয়, তথন দেই সব অধর্মের ফলে অপেক্ষাকৃত ঐ সব দোষ যাহাতে কম আছে তাদৃশ সম্প্রদায়ের দারা ঐরপ পতিত সম্প্রদায় বিজিত হয়। অতএব এস্থলেও "যতোধর্মস্ততো জয়ঃ।" কোন কোন সম্প্রদায়ের মধ্যে ব্যক্তি-বিশেষের সদ্ধর্ম খুব উন্নত হইতে পারে কিন্ত মোটের উপর (সম্প্রদায়স্থ সকলের গড় ধরিলে ) যে সম্প্রদায়ে অহিংসাদি ধর্মা অধিক তাহারই জয় হয়। কেবল নির্বাণ বা মোক্ষধর্ম সম্প্রদায়—যাঁহাদের পক্ষে অহিংসাদির সমাক আচরণ বিধেয়, হিংসিত ও অপকৃত হইলেও যাহাদের প্রতিহিংসা ও প্রত্যপকার সমাক্ অবিধেয়, ত্যাগ ও বৈরাগ্য ঘাঁহাদের সাধন, স্থে হঃথে সমান হওয়ার সমাক্ সিদ্ধি ঘাঁহাদের সাধনের উদ্দেশ, তাদৃশ

<sup>\*</sup> জৈন রাজা কুমার পাল দিখিজয় করিয়াছিলেন। উহা অহিংসা ধর্ম নহে। হেমচন্দ্র, যিনি গোঁড়া জৈন ছিলেন এবং অন্ত কোন সম্প্রদায়ে কিছু ভাল দেখিতে পান নাই, তিনি কুমার পালের আশ্রিত ছিলেন স্বতরাং কুমারপালের ঐ হিংসার তাঁহাকে অনুমোদন করিতে হইত। আর্বশাস্ত্রে ওরূপ হিংসাকে 'রাজধর্ম' বলা হয়। জৈনদের উহা সামঞ্জয় করার উপায় নাই।

<sup>\*</sup> আর এক শ্রেণীর লোক আছে তাহাদের অবিখাসই প্রধান সম্বল। তাহাদের কল্পনা সংকীর্ণ এবং প্রমেয়কে অপ্রমেয়, জ্রেয়কে অজ্ঞের, কল্পাকে অকল্পনীয় মনেকরাতে তাদৃশ মিথা। জ্ঞানে তাহাদের বৃদ্ধি দ্বিত। ইহারাও তুলারূপে অসত্যরূপ অধর্ম দোবে দ্বিত। ইহাদের নান্তিকাও সত্যজ্ঞানের দ্বারা বিজিত হয়।

সম্প্রদায় কুত্রাপি পরাভূত হয় না। বিশ্ববিজয়ী আলেকজাণ্ডার ত্যাগ-বৈরাগাসম্পন ডাইয়োজেনিসের নিকট পরাজিত হইয়াছিলেন। কেহই তাঁহাদের আত্মজয়কে পরাজিত করিতে পারে না "জিতং নাপজিতং কুর্যাাৎ"। ছর্জন ব্যক্তিরা তাঁহাদিগকে হননাদি করিতে পারে, কিন্তু তাঁহাদের নৈতিক পরাজয় নাই। ব্যাঘ্রদর্পাদি মনুয়কে মারিতে পারে, কিন্তু তাহাতে যেমন মানুষের নৈতিক পরাজয় হয় না, ইহাও সেইরূপ। বিশুদ্দ ঐরপ সম্প্রদায়ের প্রসার হইয়া জয় হয় না, কারণ অতি অল্ল লোকেই উহার সাধনে সমর্থ "অল্লকান্তে মনুষ্যেষু যে জনাঃ পারগামিনঃ। ইতরাস্ত প্রজাশ্চাথ তীরমেবানুষন্তি হি ॥° তবে তাঁহাদের ধর্মের কতক লইয়া জনসমাজ ধর্মিষ্ঠ হওয়াতে ও তাঁহাদের যথাশক্তি অনুকরণ করাতে প্রকৃতপক্ষে তাঁহারাই বিশ্ববিজয়ী।

৪। কর্ম তার হইলে শীঘ্র ফলবং হয় নচেৎ বিলম্বে বিপক হয়। এ বিষয়ে যোগভায়ে বেদবাাস যাহা বলিয়াছেন তাহা উদ্ধৃত হইতেছে। "তাহার মধ্যে তীব্র বিরাগের সহিত আচরিত মন্ত্র, তপ ও সমাধি এই সকলের দারা, অথবা ঈশ্বর, দেবতা, মহর্ষি ও মহাত্রভাব ইংহাদের আরাধনা হইতে পরিনিষ্পর যে পুণ্য কর্মাশয় তাহা সভাই বিপাকপ্রাপ্ত বা ফলীভূত হয়। আর সেইরূপ তীব্র অবিফাদি ক্লেশপূর্বক ভীত, বাাধিত, রূপার্হ শরণাগত অথবা মহাতুভাব বা তপস্বা ব্যক্তিসকলের প্রতি পুনঃপুনঃ অপকার করিলে যে পাপ কর্মাশয় হয় তাহা সন্তই বিপাকপ্রাপ্ত इब्रं (२।३२)।

মিশ্র বা শুরুক্বঞ্চ কর্ম্ম করিলে কিরূপ ফল হয় তদ্বিষয়ে পঞ্চশিথাচার্য্য বলেন —"(যজ্ঞাদি হইতে প্রধান পুণ্য-কর্মাশয় জন্মায়, সেই সঙ্গে পশু-বাতাদি জনিত পাপও জনায়; প্রধান পুণোর ভিতর দেই পাপ ) স্বল, সহর (অর্থৎ পুণামিশ্রিত), সপরিহার (অর্থাৎ প্রায়শ্চিতাদির দারা

Krishmerchandra college central Library পরিহারযোগ্য ), সপ্রতাবমর্ষ ( অর্থাৎ অপর পুণাজনিত বহু স্থের মধ্যেও তাহার ভাব মনে উঠিবে), কিন্তু কুশল বা পুণাকে তাহা অভিভব করিতে পারিবে না, কারণ আমার অভ্য অনেক কুশল কর্ম আছে যাহার সহিত এই পাপ ফুলীভূত হইয়া স্বর্গে অল্লই জ্ঃথ দিবে।" শুক্ল-ক্ষ-কর্মকারিদের এইরূপ অনুশোচন। হয়। ব্যাসভাষ্যোদ্ধত শ্রুতিতে আছে "কর্মা ছই প্রকার জানিবে তন্মধ্যে পাপের একরাশি পুণ্যকর্ম-রাশিকে নাশ করে। সেইহেতু সৎকর্ম করিতে ইচ্ছা কর। সেই সংকর্ম ইহলোকেই আচরিত হয়, ইহা তোমাদের নিকট কবিরা প্রতি-পাদন করিয়াছেন" ( ২।১৩ )।

৫ \*। দ্রপ্তা আবাদি, ত্রিগুণ অনাদি, উভয়ের সংযোগ অনাদি, জীব অনাদি, কর্মা অনাদি, বাসনা অনাদি ইত্যাদি অনেক অনাদি স্ত্রার বিষয় বলা হইয়াছে ও তাহাদের অনাদিত্বের যুক্তিও দেওয়া হইরাছে। তাহাতে অনাদি সতা যুক্তিযুক্ত বলিয়া মুথে স্বাকার করিলেও অনেকের মন সহসা তাহা গ্রহণ করিতে চায় না। সমস্ত বস্তু যে অনাদি কাল হইতে একরপে না একরপে আছে ইহা দার্শনিক মূল সত্য বা truism । কিন্তু ইহা চিন্তা করিতে গেলে সাধারণ লোকের মন হাঁফিয়ে উঠে। তদপেক্ষা 'একজন করিয়াছেন' ইহা বলিয়া মনকে ও বিচারকে ঠাণ্ডা করিয়া সাধারণ লোকে নিশ্চিন্ত হয়। কিন্তু তাহার পরেই বিচার আ'সিবে যিনি করিয়াছেন তিনি কোথা হইতে আসিলেন। তথন সেই 'অনাদি সত্তা' আসিয়া পড়িবে। 'তিনি কি দিয়া করিলেন' এ প্রশ্নেও वनानि में वा वामित्व।

দার্শনিক দৃষ্টিতে 'যাহা আছে' তাহা বরাবর আছে ( যে কোন রূপে

<sup>\*</sup> याँहात्र। नार्गनिक विषय मकन आयुष्ठ कतियाहिन छाहात्राहे এहे अश्म छेख्यकाल অতুধাবন ক্রিতে পা্রিবেন।

হউক )। 'কেন আছে' এ প্রশ্ন প্রলাপ মাত্র, যেহেতু কোন এক বিশেষরূপে থাকার কারণ থাকে বটে, কিন্তু শুদ্ধ 'থাকার' কোন কারণ নাই। শুদ্ধ 'থাকার' কারণ চাহিলে সেই কারণরূপে সেই বস্তু ছিল বলিতে হইবে, স্তরাং তাহাও 'থাকা'। ম্যাটার বরাবর আছে, এনার্জি বা ক্রিয়াশক্তি বরাবর আছে, ইহা বৈজ্ঞানিক শিক্ষাযুক্ত ব্যক্তিরা ধারণা করিয়া থাকেন, কিন্তু ঠিক সেই কারণে 'আমি বরাবর আছি' ইহা ধারণা করিতে, বিশেষত হৃদয়ক্ষম করিতে, বিশেষ দার্শনিক শিক্ষা চাই। 'আমি বরাবর থাকিব' ইহা অনেক মনুষা চিন্তা করিতে পারে, কিন্তু অনেকে এক প্রকার বৃদ্ধিমোহে কল্পনা করে 'পূর্ব্বে আমি ছিলাম না'। স্বভাবত সকলের হৃদয়ে আছে যে 'আমি যেমন আছি সেইরূপ বরাবর আছি' (Schelling এর উক্তি ৫২ পৃঃ দু ইব্য ); কারণ 'আমির' অভাব অকরনীয়। 'আমি নাই' করনা করিতে গেলেও 'আমি' থাকিবে। কিন্তু বাহান্তর সব বস্তু নিয়ত হইতেছে দেখিয়া, তাহারা পূর্ব্বে ছিল না মনে করিয়া (বাহা বুদ্ধিমোহ), এবং ধর্ম্মসম্বনীয় অন্ধবিশ্বাদে এরূপ वृक्तियां वर्षे य लांक अक्जनीयक क्जना कतिया वर्ल 'शृर्क्त आमि ছিলাম না'। 'আমির' উপাদান দৃশ্য ত্রিগুণ অনাদি, তাহার নিমিত্ত কারণ দ্রষ্টা পুরুষ অনাদি। উহাদের সংযোগই 'জ্ঞাতা আমি'। সংযোগের প্রবাহও অনাদি তাহা পূর্বে (উপ ৯ প্রঃ) দেখান হইয়াছে। তজ্জ্য 'আমির' কর্ম্ম ও কর্মদংস্কার অনাদি। দার্শনিক যুক্তিতে ইহা ব্বিয়া হৃদয়ক্ষ করিলে সাধারণত সংশয় নিবৃত হইবে।

Krishner shandra college central Library

পরে আরও উচ্চ দার্শনিক তথ্য লইয়া বুঝিতে হইবে। অনাদি অর্থে অনাদি কাল হইতে আছে। কাল একরূপ বিকল্পজ্ঞান—যে জ্ঞান मकार्थ कान इहेट इंग्र धवः याहांत्र वाखिविक विषय नाहे (कान ७ निक् পুস্তকে স্বিশেষ দ্রষ্টব্য)। জ্ঞানের জ্ঞাতা থাকে স্কুতরাং কাল্জানের

ক্রাতা আছে। বিজ্ঞাতা জ্ঞান বা জ্ঞেয় নহেন স্থতরাং তিনি কাল-নামক জ্ঞানের অন্তর্গত নহেন। দেইর্নাপ কাল্জানের উপাদানকারণরূপ ত্রিগুণও কাল-নামক জ্ঞানের অতীত (দেশেরও উহারা অতীত)। অতএব কালাতীত দ্ৰষ্টা ও প্ৰধানকে 'অনাদি কাল ব্যাপিয়া আছেন' এরপ বলা প্রকৃতার্থক কথা নহে, কিন্তু উহাও বিকল্পজানের ভাষা মাত্র। আর যাহাকে ছিল ও থাকিবে বলি তাহাও বস্তুত স্কু বা অলক্ষ্যরূপে আছে ( অভীতানাগতং স্বরূপতোহস্তি অধ্বভেদাদ্বর্মাণাং; যোগস্ত্র ৪।১২)। স্থতরাং ছিল ও থাকিবে ইহাও প্রকৃতার্থক কথা নহে। অতএব দ্রপ্তা ও দৃশ্যের সংযোগজ যে 'আমি' তাহার অসংখ্য অতীত জন্ম ও অসংথ্য অনাগত জন্ম সবই বর্ত্তমান বা আছে। অতএব বুঝিতে হইবে যে এক প্রস্তরের মধ্যে যেমন অসংখ্য মূর্ত্তি নিহিত আছে (প্রকারবিশেষে বাহুল্যাংশ কাটিলে ভাহার যে কোনটা বাহির হয় বলিয়া) দেইরূপ আমিত্বভূত ত্রিগুণের মধ্যে অসংখ্যপ্রকার লিঙ্গশক্তি বা উপাধি ( যাহারা ত্রিগুণের সংযোগের অসংখা ভেদ মাত্র) নিহিত আছে এবং সকলের সহিত দ্রপ্তার সংযোগও আছে। তন্মধ্যে যে উপাধি (বা উপাধির যে অবস্থা) নিমিত্তবশে উদ্রিক্ত হয় তাহাই 'বর্ত্তমান'। আর ঈশ্বরত্ব হইতে উদ্ভিদ পর্যান্ত সমস্ত উপাধি অলক্ষ্য স্থল্মরূপে ( যাহাকে অতীত ও অনাগত বা ছিল ও থাকিবে বলিয়া বিকল্প করি) বর্ত্তমান আছে। তজ্জ্য বলা হয় মনুষ্যে অনাগত ঈশ্বরতা আছে, আর সাধনের দারা ( ব্রন্ধাত্মি সাধনের দারা ) তাহার বর্ত্তমানতা হয়। বর্ত্তমানতা অর্থে জ্ঞানগোচর হওয়া স্কুতরাং যাহার অকুট জ্ঞান আছে তাহাও বর্ত্তমান হইবে। যথন উপাধিস্থ অতীতানাগত সমস্ত ভাবই দ্রপ্তার সহিত সংযুক্ত, তখন তাহারা অক্টভাবে ( বর্ত্তমান ক্রোধকালে স্থপ্ত রাগাদির বোধ যেমন অক্টভাবে থাকে) জ্ঞাত হইতেছে স্বতরাং তাহারাও বর্ত্তমান। কিন্তু তন্মধ্যে যাহা

নিমিত্তবশে উদ্রিক্ত বা লক্ষ্য হইতেছে তাহাকে স্থলদৃষ্টিতে সাধারণ্ড 'বর্ত্তমান' বলা হয়। উপাধিগত অসংথ্য অলক্ষ্য বিশেষের উপর এক লক্ষ্য তরঙ্গ যেন চলিয়া যাইতেছে (স্থির, সমতল জলের উপর এক তরঙ্গ চলিয়া যাওয়ার ন্থায় )। উহাকেই সাধারণত স্থুলদৃষ্টিতে বর্ত্তমান বলিয়া বাবহার করা হয় নচেৎ সবই বর্ত্তমান। উপাধির ভিতর অসংখ্য প্রকার বিশেষ ( ত্রিগুণের সংযোগভেদ ) আছে বলা হইয়াছে। দেই এক এক বিশেষের লক্ষাবস্থা এক বর্ত্তমান ভাব অর্থাৎ ক্ষণব্যাপী এক জ্ঞান বা বহুক্ষণবাাপী এক জ্ঞানসমষ্টিরূপ মন বা দেহ বা কিছু যাহাকে 'বর্ত্তমান' বলি। অতএব এরপ লক্ষ্যাবস্থা অসংখ্য হইতে পারে। স্থতরাং তাহাদের জ্ঞান হইলে অসংখাবার জ্ঞান হইবে। অসংখাবার হওয়া অর্থে হওয়ার শেষ নাই। অতীতের দিকে যদি অদংখ্যক্ষণব্যাপী ভাব লক্ষ্য হয় তবে তাহার প্রবাহকে অনাদি বলিতে হইবে ও ক্রমদৃষ্টিতে কাল ধরিয়া তাহাই বলা হয়। এইরূপে 'অনাদিত্ব' অশেষ সংখ্যায় বিশ্লিষ্ট হইয়া যায়। বর্ত্তমান জ্ঞানরূপ লক্ষ্যাবস্থা ঘটে কিরূপে তাহা অতঃপর দ্রপ্র। উহা ঘটার মূল কারণ জ্ঞাতা ও জ্ঞেয়ের সংযোগ; কারণ তাহা হইতেই মূলত জ্ঞান ঘটে। আর সংযোগ হয় জ্ঞাতার ও জ্ঞেয়ের পৃথক্তের অনুপলির বা অবিবেক হইতে। অবিবেক বর্ত্তমান থাকে লিঙ্গের বা করণশক্তির কর্ম হইতে। কর্মাও হয় অবিবেক হইতে। অতএব অবিবেক হইতে কর্ম এবং কর্ম থাকিলে অবিবেক এইরূপ অবিবেকমূলক কর্মপ্রবাহ চলিয়া আসিতেছে। উহার প্রথম প্রবর্তনের হেতু নাই বলিয়া উহা অনাদিকাল হইতে চলিয়া আসিতেছে বা উচ্চ কালাতীত দৃষ্টিতে চিন্তা করিলে বলিতে হইবে যে উহা অসংখ্যবার 'হইয়া আছে'। বন্দৰপ্ৰাপ্ত সৰ্বজ পুৰুষেরও ঐ অসংখ্য জনের জ্ঞান যুগপৎ হয় না বটে কিন্তু যে কোন সংখ্যক জন্মের (জন্ম জ্ঞানের সমষ্টিবিশেষ)

জ্ঞান যুগপতের মত হয় এবং জ্ঞান হওয়ার কিছু বাধা থাকে না। যুগপৎ যে কোন সংখ্যক জন্মের জ্ঞান হওয়াতে সর্বজ্ঞের নিকট কাল নাই বা অল্পজ্ঞের মত তাঁহাদের কাল নহে। কারণ ভূত ও ভবিষ্যৎ না थाकिल वर्ज्ञमान । थाकित ना। थाज्य माधात्र आनी लाटक (य মনে করে মুক্ত যোগীরা অনন্তকাল কিরুপে চুপ করিয়া থাকেন, এবং উহা ভাবিয়া তাহাদের মন যে হাঁফাইয়া উঠে তাহা ভান্তিবিজ্ঞিত थांत्रणा इइटिंड्रे, इम्र । त्रिटंड इइटिंग छांशामित्र कार्ष्ट कार्यहें नाइ সুতরাং 'এক্ষেয়ে বা বাসি (stale)' হইবার কিছু নাই। আমি দর্বছঃথ হইতে মুক্ত হইলাম, বাহের কিছু চাই না ইত্যাকার জ্ঞানের পর আর অশান্তিই থাকে না, স্থতরাং 'একঘেয়ে' হবে কি ? সাধারণ মৃঢ় মানবের কল্পনাও এতদূর উঠে না, তাই ঈশ্বরকেও নানাকাজে তাহারা বাাপৃত মনে করে (occupation দিবার জন্ম)।

পূর্বে যে বর্ত্তমানতা নামক তরঙ্গের কথা বলা হইয়াছে, তাহা বর্ত্ত-মান এক ক্ষণবাাপি জ্ঞানও হইতে পারে বা বর্ত্তমান জ্ঞানসমষ্টিরূপ এক জনাও হইতে পারে। উহা একই কথা। অবিবেকমূলক অশেষদংস্কার-রূপ অতীত অলক্ষ্য অফুট জ্ঞান এবং অব্যপদেশ্য বা ভবিষাতে যাহা হইবে এরূপ অলক্ষ্য জ্ঞান, যাহা লিঙ্গরূপ উপাধিতে বর্ত্তমান আছে তাহা (তরঙ্গহীন জলের মত) জ্ঞানের অলক্ষ্যাবস্থা মাত্র। লক্ষ্য বা উদ্রিক্ত জ্ঞান ভাহাতে তরজের মত। অবিবেকমূলক লক্ষ্য কর্মাও তজ্জনিত জ্ঞানই বৰ্ত্তমানতা। তাদৃশ লক্ষ্য জ্ঞান অনিৰ্দিষ্ট কাল যাবৎ চলিতে পারে যদি অবিবেকরূপ কারণ পায়। তাহা না পাইলে কাজে কাজেই দেই তরঙ্গ শান্ত হইয়া যাইবে। অবিবেক বিবেকের দারা নষ্ট হয়, স্তরাং বিবেকের দারাই উহা শাস্ত হয়। মনে হইতে পারে বিবেকও ত এক তরঙ্গ। তাহা সত্য বটে, কিন্তু বিবেক তরঙ্গের উচ্চতা নছে

কিন্তু থাল স্বরূপ। যেমন এক তরঙ্গের থাল ও অন্ত এক সমান তরজের মাথা মিলিলে তরজ শাস্ত হয়; অবিবেক ও বিবেকেও সেইরূপ কাটা-কাটি হইয়া চিত্তের শাস্তি হয়। সেই শাস্তাবস্থা প্রকাশ, ক্রিয়া ও স্থিতির বা সত্ত্ব, রজ ও তমের সাম্যাবস্থা। যোগরূপ কর্ম্মের দারা তাহা সংঘটিত হয় ( সাংখ্যতত্ত্বালোকের পরিশিষ্টে ২২প্রঃ দ্রষ্টব্য )। উপাধিস্থিত অসংখ্য ভাবের মধ্যে যাহা বর্ত্তমান তাহা কারণ-কার্য্য নিয়মেই বর্ত্তমান। পূর্ব-কর্ম কারণ আর পশ্চাতের বর্ত্তমান কর্ম বা ভাব তাহার কার্যা। 💩 কার্য্য আবার তৎপশ্চাতের কারণ। এইরূপে কারণ কার্য্য শৃঞ্জল চলি-তেছে। উহা অতিক্রম করিয়া কিছু হয় না। সর্বজীবে ঈশ্বরতা অনা-গতভাবে থাকিলেও তাহা বর্ত্তমান হইবার কারণ চাই, তাহা হঠাৎ হইবার নহে। পুরুষকারই ভাহার প্রধান কারণ। অভএব ভাহাই অভীষ্ট ভাবকে ব্যক্ত করার প্রকৃষ্ট কারণ। তাই যোগরূপ পুরুষকারের ছারা একই জন্মে ব্রহ্মণ্ড হয়। এইরূপে দার্শনিক নিয়ম প্রয়োগ করিয়া কর্মের মূলতত্ত্ব, কর্মনিবৃত্তির তত্ত্ব অনাদিস্তার তত্ত্ব বুঝিতে इटेरव।

## কর্মতত্ত্বের প্রথম পরিশিষ্ট।

শরীর ও তাহার উৎপত্তির তত্ত্ব।

(আধুনিক histology, cytology ও embryologyর অর্থাৎ বিধানতত্ত্ব, কোষতত্ত্ব ও ভ্রূণবিস্থার আবিশ্যকীয় সংক্ষিপ্ত-সার)।

া প্রাণীর ক্ষ্ধা, পিপাসা ও শ্বাসেচ্ছা এই তিন প্রকার বোধ হইলে সে কঠিন, তরল ও বায়বীয় আহার্য্য জ্ঞানেন্দ্রিয়ের ও কর্ম্মের সাহার্য্য গ্রহণ করে। আহার্য্য ভুক্ত হইয়া শরীরের মধ্যস্থ যল্প্রে যায় ও তথায় তাহার সমনয়ন বা assimilation হয়। ফুস্ফুসে বায়বীয় ও উদরে অয়জল রূপ আহারের সমনয়ন হয়। উদরে আহার সমনয়নের পর রূপ হয়, রুস রক্তে মিশিয়া সর্কাঙ্গে হুংপিণ্ডের ছারা চালিত হয়। তাহাতে শরীরের সর্বাঙ্গ পোষণ পায়। ইহাই প্রকৃত সমনয়ন অর্থাৎ শরীররূপে আহারে পরিণমন। ঐরূপে আহার গ্রহণের যন্ত্রসকল পুষ্ট হইয়া পুনশ্চ আহার গ্রহণ করে। এইরূপে প্রাণধারণকার্য্য চক্রাকারে চলিতেছে। সমনয়ন ছাড়া শরীরের নিরোজঃ অংশ সকলকে অপনয়ন করারও য়য়্ম আছে; তাহাদের কার্য্যও প্রাণধারণের হেতু। এবম্প্রকারে প্রাণীর জ্ঞানয়ন্ত্র, কর্ম্মন্ত ও উদরাদি প্রাণযন্ত্রসকলের কার্য্যে প্রাণধারণ (organic life) হয়। প্রাণধারণ ছাড়াও প্রাণীয়া জ্ঞানকর্ম্ম অন্তদিকে প্রয়োগ

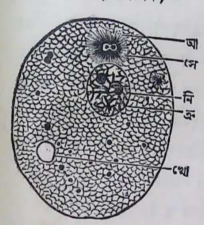
করে (animal life)। এই দ্বিধ কর্ম্মের যন্ত্রসকলের সমষ্টিই শরীর। মস্তিষ, কদেরুকামজ্জা, কর্ণাদি জ্ঞানেজিয়, হস্তাদি কর্ম্মেজিয়, ফুদ্ফুদ্ হৃৎপিও, পাক্ষন্ত্র (পাক্স্লী, অন্ত্র, যকুতাদি) এই সব যন্ত্র লইয়াই শরীর। অতএব শরীর যন্ত্রসমষ্টি। আর ঐ যন্ত্রসকলের ক্রিয়াই প্রাণ-ধারণ। যন্ত্র নিজ্ঞির হইলে তাহা মৃত হয়। প্রধান প্রধান যন্ত্রের নিজ্ঞিয়-তায় সমস্ত শরীর মৃত হয়।

২। যন্ত্র বা organ কিরূপ দ্রব্যের নাম তাহা ভাল করিয়া বুরা উচিত। কতকগুলি অঙ্গপ্রতাঙ্গ লইয়া যাহা সমঞ্জনভাবে বিশেষ কোন ক্রিয়া করে তাহাই যন্ত্র। যেমন হংপিও, তাহার অঙ্গপ্রত্যঙ্গ ( auricle, ventricle, valve প্রভৃতি ) আছে, তাহারা সমঞ্জ্যভাবে ক্রিয়া রক্তনঞালিত করে। এইরূপ যন্ত্রসকল স্নায়ু (nerve), পেশী, অস্থি-আদি কয়েকপ্রকার ধাতুর ( tissue বা বিধানের ) দারা নির্মিত দেখা বার তাহাদেরকেও যন্ত্রের অঙ্গ বলিয়া ধরা ঘাইতে পারে। স্নায়, পেশী আদি সমস্ত শারীরধাতুকে অণুবীক্ষণের দারা বিশ্লেষ করিয়া দেখিলে দেখা যায় যে তাহারা সব কোষনির্মিত। রক্তাদি তরলধাতুতে কোষগুলি ভাসিয়া বেড়ায়, আর পেশী আদি সংহত ধাতুতে কোষসকল একস্থানে নিবদ্ধ হইরা থাকে। অতএব শরীর অসংখ্য কোষের সমষ্টি।

কোষদকল অতিকুতা। অণুবীক্ষণের দারাই তাহারা দৃষ্ট হয়। কোষ-দকলের বাহিরে প্রায়ই এক আবরণ (cell wall) থাকে। মধ্যে প্রধানত প্রোটোপ্লাজ্ম্ (protoplasm) নামক সচ্ছ তরল কাইয়ের মত দ্রব্য থাকে। ইহা ক্রিয়াশীল যন্ত্রস্বরূপ ও একটা জালের মত থোপযুক্ত ( reticulum ) দ্বো অবস্থিত। প্রোটোপ্লাজ্মের ক্রিয়া হইতেই কোষের প্রাণধারণ ও গতি হয়। আহার্যোর গ্রহণ, সমনয়ন ও অপনয়ন এবং পতিমান কোষের গতি উহারই ক্রিয়া হইতে হয়। প্রোটোপ্লাজ্মের মধ্যে

একস্থল একটু গাঢ় বা বিশিষ্ট দেখা যায় তাহাই কোষের প্রাণকেন্দ। ভাহার নাম নিউক্লিয়াস্ (neucleus)। নিউক্লিয়াসের উপাদানও (স্বচ্ছ তরল দ্রব্য) জালবৎ থোপে নিবদ্ধ থাকে এবং তাহার আবরণত্বকৃত্ত থাকে এবং ইহারও নিউক্লিওলাস্ বা অণুকেন্দ্র নামক কেন্দ্র থাকে। নিউক্লিয়াদের বাহিরে অতি কুদ্র এক বা ছই কেন্দ্র প্রায় কোষে থাকে তাহার নাম কর্ষক কেন্দ্র বা সেণ্ট্রোসম (centrosome); উহা কোষের অভ্যন্তরস্থ দ্রব্যের চালন শক্তির কেন্দ্র।

১ম চিত্র (পরিলেখ)



১ম চিত্রে—আ—কোষাবরণ; তন্মধাস্থ প্রোটোপ্লাজ্ম্ ছারা কোষ নির্মিত। নি— নিউক্লিয়াস, সে—সেণ্ট্রোসম, থো—খাছ-দ্রবা। ইহা বাতীত নিউক্লিয়াদের মধ্যে ক্রোমাণ্টান (chromatin) নামে এক স্ত্রবৎ জালের মত অবস্থিত পদার্থ (১ম চিত্র—ক্র ) থাকে। তাহা পরে ক্রোমো-সম হয় ও ইহা বংশগত সংস্কার সকলের

ধারক বলিয়া বিবেচিত হয়। কোষের দ্বিভাগে বিভাগকালে ক্রোমাটীন স্ত্রগুলি ক্রোমোসম রূপে পরিণত হয়। ক্রোমোসমকে পৈতৃক সংস্থার কেন্দ্র বলা যাইতে পারে।

এইরূপ কোষদকলের সংহননে প্রাণিশরীর নির্মিত। উদ্ভিদ ও জন্ত উভয়বিধ প্রাণীর শরীরের রচনা সম্বন্ধে এই একই ব্যবস্থা। সর্ব্বপ্রাণীর দেহকোষের ক্রিয়াপ্রণালী একইরূপ। অস্থি, পেশী প্রভৃতি সংহত ধাতুতে কোষসকল একস্থানে নিবদ্ধ থাকে ও তাহাদের পরস্পারের মধ্যে প্রোটো-প্রজিমের স্ত্রের দারা সম্বন্ধ স্থাপিত থাকে। কোষসকলের ব্যবস্থা ও किया अकरे श्रकात रहेरलं जारामत गांव रहेरज य निस्माजवा

(formed matter) নিৰ্গত হয় তাহার ভেদ আছে। অন্থি কোষেত নিস্তন্দ দ্রব্যে জন্তুর শরীরের অস্থি হয়, উদ্ভিদে কার্চ্চ হয় ( কার্চ্চ ও অস্থিকে তুলা ধরা যাইতে পারে)। সেইরূপে পেশী আদিও হয়। নিশুন্দ দ্রব্য কোষের সুল আবরণ স্বরূপ বলা যাইতে পারে।

প্রাণীরা এককৌষিক ও বহুকৌষিক (multicellular) হয় ( এক কোষের মধ্যে অনেক নিউক্লিয়াস কেন্দ্রও থাকে তাহা ঐ হুইয়ের মধ্যে পড়ে না)। এমিবা এক কৌষিক প্রাণীর উদাহরণ, মনুষা, পশু, বুক্ষাদি বহুকৌষিক প্রাণীর উদাহরণ। সর্বপ্রাণীতেই বোধ, চেষ্টা ও প্রাণনণক্তি আছে এবং উহারা যন্ত্রীভূত অঙ্গের কার্য্য। এককৌষিক প্রাণীতে বিশিষ্ট (differentiated) প্রোটোপ্লাজ্ম আদিই ঐ যন্ত্র আর বহুকৌষিক প্রাণীর হৃৎপিণ্ডাদি যন্ত্রসকল বহুকোষনির্মিত। বহুকৌষিক প্রাণী যাহাদের কোষসকল এক সাধারণ বোধের অধীন তাহাদেরকে psychade বলে। যে প্রোটোপ্লাজ্ম বোধের যন্ত্র বা যাহা বোধের আধার তাহাকে কেহ কেহ psychoplasm বলেন।

৩। এককৌষিক ও বছকৌষিক প্রাণিসম্বন্ধে ইহা জ্ঞাতবা:-

"Such an (unicellular) animal possesses several organs but, since it consists of a single mass of protoplasm, and a single neucleus, it is still only a single cell. In the multicellular organisms the organs of the body are made up of cells and the different organs are produced by a differentiation of cells, but in unicellular organisms the organs are the results of the differentiation of the parts of a single cell. \* \* Cells are endowed with the properties of irritability, contractibility

assimilation and reproduction". অতএব প্রাণীর কার্যা যে বোধ, ক্রিয়া ও খৃতি (দেহধারণ) তাহা কোষে সম্পূর্ণ ই দেখা যায়। Reproduction বা বংশজনন বৰ্দ্ধনেরই এক অবস্থা (reproduction is intimately related to growth of which it may indeed be regarded as a special case)। তাহা কিরূপে হয় ও কতপ্রকারের ত†হা অতঃপর বিবেচ্য।

প্রাণিশরীরের সন্ততি বা প্রজনন (reproduction) প্রধানত নিয়-লিখিত প্রকারে হয়:—

- (১ম) শরীর দিভাগে বিভক্ত হইয়া হয় (fission)। প্রায় কোষ সকল এইরূপে বর্দ্ধিত হয়। ইহাতে কোন্টী জনককোষ আর কোন্টী জন্তকোষ তাহার নির্দারণ হয় না।
- (২য়) অনেক উদ্ভিদের জন্ম এককৌষিক অনুর বা spore হইতে হয়। কোন কোন fern ( শী শ ), ছত্রাক প্রভৃতির এইরূপ spore হয়। বহুকৌষিক sporeও আছে।
- ( ৩য় ) \* বহুকৌষিক অঙ্কুর বা bud হইতে জনন ( budding )। ইহাতে জনকের শরীর হইতে এক অরুর (বা চোথ যাহা অনেক কোষের সমষ্টি) বাহির হয়। তাহা ক্রমশঃ জনকজাতীয় প্রাণিশরীর হয়। অনেক উদ্ভিদ ও জীবাণু এইরূপে প্রজাত হয়। ডাল ও চোথ হইতে গাছ হওয়া ইহার উদাহরণ।

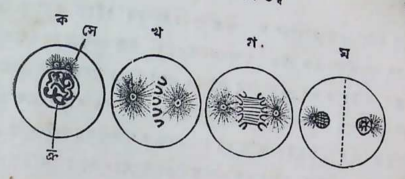
<sup>\*</sup> উদ্ভিদদের জনন তিন প্রকার "the methods of reproduction may be divided into three kinds namely, (I) vegetative, (2) sexual, (3) asexual" Bose's Indian Botany P. 14, জন্তুদেরও এইরূপ প্রজনন थगानी।

(cytula) হয়। তাহা হইতে ক্রমশঃ সেই জাতীয় প্রাণিশরীর হয়।
আনেক উদ্ভিদ ও মন্ত্র্যাদি জন্ত এইরূপে প্রজাত হয়। এইরূপ প্রজননের
ভেদ আছে। ঐ হুইপ্রকার বীজ (যাহারা এক একটা কোষ মাত্র)
ত্রী ও পুরুষ নামক হুই ব্যক্তিতে থাকে ও পরে মিলিত হইয়া নৃতন এক
শরীর হয়। উহারা কোন কোন স্থলে একই ব্যক্তিতে থাকে। আনেক
কীটাদির এইরূপে প্রজনন হয়। ইহাকে parthenogenesis বা
একপিতৃক জন্ম বলে। উদ্ভিদেও এই সমস্ত দেখা যায়। কুমড়ার
লতায় হুইরকম ফুল হয়, একে রেণু ও অপরে বীজকোষ থাকে।
আবার এক ফুলেও রেণু ও বীজকোষ হুইই থাকে। ইহাদেরকে
পরাগকেশর ও গর্ভকেশর বলে। তাল গাছের রেণু জটাউৎপাদী
পুংবুক্ষে থাকে ও স্ত্রীরুক্ষে ফলের কাঁদি থাকে।

প্রজনন প্রণালীর ইহা সূল বিভাগ। ইহাতে অনেক অন্তর্ভেদ আছে এবং ঐ ঐ নিয়মের অপবাদও আছে।

প্রথম প্রকারের যে জন্ম যাহা কোষ বিভাগ হইয়া হয় তাহা কিন্তু
অন্ত তিন প্রকার প্রজননের মৌলিক প্রণালী। অর্থাৎ আদিম কোষ
বা কোষদকল বিভাগক্রমে সংখ্যায় বর্দ্ধিত হইয়া সজ্জীভূত হওত বহুকৌষিক শরীর গঠন করে। অতএব কোষের বিভাগপ্রণালী বিশেষ
রূপে দ্রষ্টব্য।

কোষের বিভপ্তন-প্রক্রিয়া বা karyokinesis হইবার পূর্বের অবস্থার নাম resting stage বা স্থিত অবস্থা। স্থিত অবস্থায় ক্রোম্যা-টীন বেরূপে থাকুক না কেন, ভপ্তন-প্রক্রিয়া আরক্ষ হইলে তাহা স্ত্রা-কারে পরিণত হইয়া ক্রোমোসম হয়। সেন্ট্রোসম বা কর্ষককেন্দ্র প্রথমে একটী মাত্র থাকে পরে উহা বিভক্ত হইয়া হইটী হয় (২য় চিত্র ক)।



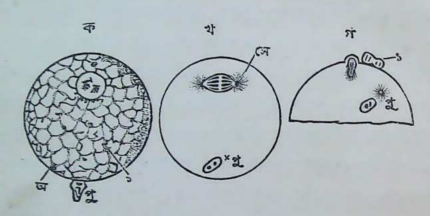
২য় চিত্র (পরিলেখ)

এই কর্ষককেন্দ্রেরই বিভন্তন প্রক্রিয়ার চালক। তাহারা ছই দিকে যাইয়া (২য় চিত্র থ) আকর্ষণপূর্বক ক্রমোসম সকলকে আপন আপন দিকে প্রতিস্থাপিত করে। ক্রমোসম সকল প্রত্যেক জাতীয় প্রাণিতে নির্দিষ্ট সংখ্যক থাকে। ক্রমোসমস্ত্রগণ প্রায়ই লয়ালয়ী বিভক্ত হইয়া অর্ক্রেক একদিকে ও অর্দ্ধেক অন্তদিকে যায় (২য় চিত্র গ)। পরে ক্রমোসমের স্ত্রগুলি আদিম অবস্থার ন্যায় জড়াইয়া এক এক নিউক্রিয়াস হয় ও কোষের মধাস্থল বিভক্ত হইয়া ছইটী পৃথক্ কোষে পরিণত হয় (২য় চিত্র ঘ)।

৪। এই প্রথম প্রণালীর প্রজননে একটী কোষ হইতে তুইটী একজাতীয় কোষমাত্র হয়। দ্বিতীয় প্রণালীতে এককোষিক এক অঙ্কুর
বা spore হইতে বিভাগক্রমে সংখ্যায় বর্দ্ধিত হইয়া সজ্জীভূত হওত বহুকৌষিক প্রাণিদেহ হয়। তৃতীয় প্রণালীতে বহুকৌষিক অঙ্কুরের কোষসকল বিভাগক্রমে সংখ্যায় বর্দ্ধিত ও সজ্জীভূত হইয়া বহুকৌষিক প্রাণিদেহ উৎপন্ন হয়।

চতুৰ্থ বা পুংস্ত্ৰীপ্ৰজননে হুইটা কোষ ( স্ত্ৰাবীজ বা অণ্ড বা ovum এবং পুংবীজকোষ বা spermatozoon ) মিলিত হুইয়া একটা মূলবীজ-দেহ (cytula বা blastosphere) হয়, পরে তাহা বিভাগক্রমে সংখ্যায়

বৰ্দ্ধিত হইয়া এক সাধারণ শক্তির দারা সজ্জীভূত হইতে হইতে পিতা-মাতার অনুরূপ এক দেহ উৎপাদন করে। উচ্চপ্রাণীদের জন্মপ্রণালী এইরূপ। ইহার আরও বিশেষ দ্রপ্তব্য। পুংবীজকোষের প্রোটোপ্লাজ্ম এরপ আকারে ( অনেক স্থলে লেজের মত ) স্থাপিত থাকে যে তাহার ক্রিয়াতে সেই কোষের গতি হয়। এইরূপ গতিশীল (mobile) পুং-বীজকোষ গতিহীন অওস্বরূপ মাতৃবীজকোষের দারা আরুপ্ত হইয়া মিলিত হয়। পুংকোষ অগুভূত কোষের অভ্যন্তরে প্রবেশ করে ও উভয় কোষের নিউক্লিয়াদ্ বা কেন্দ্র এক হইয়া যায়। ইহাকে অত্তের

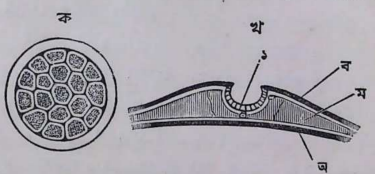


তর চিত্র (পরিলেখ)

স্বীজত্ব (fertilization of the egg) বলে। এর চিত্রে ক ও খ দ্রপ্তবা। ক-তে অ—অও; তন্মধাে চক্রের ভিতর মাতৃক ক্রমোদম; >—কৌষিক দ্রব্য; পুং—পৈতৃক কোষ প্রবেশ করিতেছে। খ-তে নে—মাতৃক সেণ্ট্োসম ও ক্রমোসম বিভক্ত হইরা ছই হইরা গিয়াছে। পু:--পুংকোবের সেণ্ট্রোসম ও ক্রমোসম। মাতৃকের সহিত উহারা মিলিত হইতে বাইতেছে।

ন্ত্রীকোবের কর্ষক কেন্দ্র নিউক্লিয়াদের মেলনের পর বিলীন হইয়া

যায়। পুংকোষের কর্ষককেন্দ্রই তথন অণ্ডাভান্তরে কার্য্য করিতে থাকে।\* ক্রমোসমের স্তাসকল অর্দ্ধেক স্ত্রীকোষের ও অর্দ্ধেক পুংকোষের হয়। ইহাতেই অনুমান হয় যে ঐ ক্রমোসমেই বংশগত সংস্কার অন্থিত থাকে, কারণ প্রাণীকে কতক মাতার ও কতক পিতার মত হইতে দেখা যায়। মাতাপিতা হইতে অর্দ্ধেক অর্দ্ধেক ঐ ক্রমোসমই বীজদেহ বা cytulaco থাকে। অতঃপর পুংকোষের কর্ষককেন্দ্র গৃইটী হইয়া পূর্ব্বোক্ত কোষ-বিভঞ্জন প্রণাদীতে বিভক্ত হইয়া কোষকে হইভাগ করত হইটা কোষ হয়। ঐ ছইটী কোষ কিন্তু অণ্ডের আবরণের মধ্যেই থাকে, এক-কৌষিক প্রাণীর স্থায় স্বতন্ত্র হইয়া যায় না। এইরূপ প্রণালীতে ঐ হই কোষ বিভক্ত হইয়া চারি, পরে আট, পরে যোল এইরূপ ক্রমে সংখ্যায় বর্দ্ধিত হইয়া বিবর্দ্ধমান অণ্ডের আবরণের মধ্যেই জমিতে থাকে ( ৪ চিত্র ক )। পরে তাহারা বিশেষপ্রকারে বা ক্রণ হওয়ার দিকে সজ্জীভূত হইতে থাকে (৪ চিত্র থ)। সজ্জীভূত কোষসকল তিন



৪র্থ চিত্র (পরিলেখ)

প্রকারে বাৃহিত হইতে থাকে। ৪ চিত্র থ, ব—বহিস্তক্ বা epiblast।

<sup>🔹 🛪</sup> অতএব পুংবীজেরই প্রাধাস্ত দেখা যাইতেছে। সেজন্ত শান্ত বলেন "দিবঃ স্থাম নু গচ্ছতি স্থামুভ্যঃ পিতরং পিতুর্মাতরং মাতু: শরীরং শরীরেণ জায়তে" পৌষ্যায়ণ শ্রুতি।

ম—মধান্তর বা mesoblast, অ—অন্তঃন্তর বা hypoblast। ১— কদেরকা মজ্জা বা মেরুদও ও তন্মধান্ত মেরুরজ্জুনামক সায়ুরজ্জু নির্মিত হওয়ার জন্ত কোষদকল সজ্জিত হইতেছে। এপিব্লাস্ট্ হইতে মস্তিজ, স্বায় আদি বোধাধিষ্ঠানসকল হয়। মেসোব্লাস্ট হইতে পেশী, অন্থি আদি চালক যন্ত্র হয়। হাইপোব্লাস্ট হইতে তাহার সমনয়নের যে যন্ত্র সকল—যদ্ধারা শরীরের স্থিতি হয়—তাহারা উড়ত হয়।

বাহিরের স্তর, মধাস্তর ও অভান্তরের স্তর এই পূথগ্ভূত কোষস্তরই যথাক্রমে বোধের, চালনের ও প্রাণধারণের (স্থিতির) অধিষ্ঠানভূত যন্ত্রক্রপে গঠিত হইতে থাকে। ক্রমে ভ্রন সম্পূর্ণ হইয়া প্রস্তুত হয় ও পরে বৰ্দ্ধিত হইয়া সম্পূৰ্ণ জন্ত হয়।

ে। স্ত্রীকোষ সবীজ হওয়ার পর তন্মধ্যে যে সব ক্রিয়া হয় তাহা এক সচেত্র অধিষ্ঠাত শক্তি ব্যতীত হইবার নহে: তাহার উদাহরণ যথা-মাতৃকোষের মধ্যে পুংকোষ প্রবিষ্ট হইলে তাহা প্রথমে জড়ভাবে থাকে। পূর্বে বলা হইয়াছে প্রত্যেক জাতীয় প্রাণীর কোষে এক নিদিষ্ট সংখ্যক ক্রমোসম হত্ত থাকে। পুংস্ত্রী তুইটী কোষ মিলিত হইলে ক্রমোদমের সংখ্যা দিগুণ হয়। স্থতরাং তাহার অর্দ্ধেক বহিষ্কৃত হওরা আবশ্রক। মাত্কোবের সেণ্ট্রোসম তাহাদের আকর্ষণ করিয়া অন্তত্তকের বাহির করিয়া দেয়। ৩য় চিত্র গ দ্রপ্তবা। ইহাতে তারার মত দ্রবা মাতৃক সেণ্ট্রোসম, ১—কতক ক্রমোসম বাহির করিয়া দিতেছে। পরে পুংকোষের নিউক্লিয়াস্ আদি অর্থাৎ স্বর্গ হইতে জীব স্থাবরে ( শন্যাদিতে ) বার, স্থাবর হইতে পিতাতে, পিতা হইতে মাতাতে, মাতার শরীর হইতে শরীর উৎপন্ন হয়। একটা স্ত্রীকোনের ভিতর ছুইটা পুংকোব ঢুকিলে বমজ সন্তান হয় এরপ কথিত হয়। তাহাতেও পুংকোবের প্রাধান্ত বা জীবাধিষ্ঠান হুচিত হয়।

কার্যা করিয়া কোষ বিভঞ্জন করিতে থাকে। কাৰ্যা বা physiological individuation এক individual সচেত্ৰ শক্তি ব্যতীত হইবার নহে। তাহার পরেও যে কোষসকল পূর্ব প্রাণিশরীরের দিকে সজ্জীভূত হইতে থাকে তাহাও সচেতন শক্তির কার্যা ব্যতীত হইবার নহে। আর সেই শক্তি কি রকমের শক্তি হইবে ? অবশ্রষ্ট বলিতে হইবে তাহা যন্ত্রিত করার শক্তি। যন্ত্র অর্থে এরপে অঙ্গসমৃষ্টি যাহার দারা এক যোগে সমঞ্জসভাবে বহু অঞ্জের এক উদ্দেশ্যে কার্য্য হয়। স্থতরাং সমস্ত যন্ত্রাঙ্গের চালক কেন্দ্রভূত একস্বরূপ শক্তিই যন্ত্রচালক শক্তি হইতে পারে। এরপ শক্তি যদি সচেতন হয় তবে তাহা কিরূপ হইবে ? অবশ্রই বলিতে হইবে তাহা আমিজবোধা-ধিষ্ঠিত শক্তি হইবে। কারণ আমিদ্ববোধাধিষ্ঠিত, চেতন, এককেক্রিক শক্তি ব্যতীত আর সচেতন এককেন্দ্রিক শক্তির উদাহরণ নাই। একটু 6িন্তা করিলেই পাঠক এবিষয়ে নিঃসংশয় হইবেন। আর উহার দারা সমস্ত ইন্দ্রিয় ও শরীর্যন্ত গঠিত হয় বলিয়া বলিতে হইবে উহা ইন্দ্রিয়াদি-গঠনকারিণী আমিত্ববোধাধিষ্ঠিত এক শক্তিসমষ্টি। দেহগঠনের পূর্বে ঐ শক্তি কিরূপভাবে থাকে ? বলিতে হইবে উহা ফুল্লভাবে থাকে। তাহারই নাম সংস্কাররূপে থাকা। অতএব অণুবীক্ষণের দারা গভীর গবেষণা করিয়া যাহা দিদ্ধান্ত করিতে হয় তাহাতেও বলিতে হয় যে দৈহগঠনের পূর্বে এক সংস্কারযুক্ত আমিত্ব থাকে যদ্ধারা উদ্রিক্ত হইয়া, নিয়ন্ত্ৰিত হইয়া, বাহিত হইয়া ও বৰ্দ্ধিত হইয়া কুদ্ৰ একটু দেহবীজ দেহ-রূপে গঠিত হয়। এবিষয়ে পাশ্চাত্য প্রাণতত্ত্বিৎ পণ্ডিতেরা বলেন:-"Inspite of the fact that the egg is a single cell, it is impossible to avoid the belief that in some way it contains the starfish. We need not, of course, think of

it as containing the structure of a starfish, but we are forced to conclude that in some way its structure is such that it contains the starfish potentially. \* \* \* Each must in some way contain its corresponding adult. In other words the organization must be within the cells, and hence not simply produced by the association of cells." অর্থাৎ :- "ভারামাছের (সামুদ্রিক জন্তবিশেষ) ডিম্ব একটী মাত্র কোষের হইলেও তাহাতে যে কোনওরূপে পূর্ণ তারামাছ আছে তাহা বিশ্বাস না করিয়া গতান্তর নাই। তারামাছের অঙ্গপ্রতাঙ্গ যে উহাতে ব্যক্তভাবে আছে ইহা অবশ্য মনে করার আবশ্যকতা নাই, কিন্তু আমাদের অবশ্রই স্বীকার করিতে হইবে যে ঐ ডিম্বের গঠন এরূপ যে উহাতে পূর্ণ তারামাছ শক্তিরূপে আছে। \* \* \* প্রত্যেক ডিম্ব কোনরপে যে তজ্জাতীয় পূর্ণ প্রাণীর নিধান তাহা অবশ্র স্বীকার্য। অন্ত কথায় ঐ নিয়ন্ত্রণশক্তি অবশ্রই সেই (ডিম্বভূত) কোষের মধ্যেই থাকিবে; উহা কোষসকলের সমবেত হওয়ামাত্র নহে।"

৬। প্রাচীন সাংখ্যমতও ঠিক এইরপ। অগুবীক্ষণের গবেষণায় যাহা আবিষ্কৃত হইয়াছে তাহা প্রাচীন ঐ মতকেই দৃঢ় করিয়াছে। তদ্বাতীত দেহগঠনের নূতন কোন হেতু এ পর্যান্ত আবিষ্কৃত হয় নাই এবং হইবারও নহে। সংস্কার কর্মের 'ছাপ' তাহা পূর্বের ব্যাখ্যাত হইয়াছে। অতএব পূর্ব্ব কর্মা হইতে শরীরের উদ্ভব এবং ক্রিয়মাণ কর্মা হইতে শরীরের ধারণ (বর্নন, পোষণও) হয় ইহা সিদ্ধ হইল।

৭। অনুসংহার। শরীর কোষনির্মিত। কোষদকল প্রতাকে সচেতন প্রাণী। শরীরের কার্যাের দারা তাহারা জীবিত থাকে। শরীরের কার্যা হয় অনেক শরীরাঙ্গের সমঞ্জদ ক্রিয়া হইতে। তাহার প্রত্ন এক উপরিস্থিত শক্তি চাই। সেই উপরিস্থিত শক্তির দারা যন্ত্রিত প্রত্নির নিজের ক্রিয়ার দারা নিজে জীবিত থাকে এবং তাহাতে শরীরাংশভূত কোষসকলও জীবিত থাকে। এইরপে নিয়ন্ত্রক এক উচ্চজীব
ও নিয়ন্ত্রিত কোষরূপ নিয়জীব পরস্পরের সহায়ে জীবিত থাকে।
কোষসকলের অঙ্গ বা অংশ সকলও যন্ত্রের স্থায়। সেই যন্ত্র প্রোটোপ্রাজ্ম। তাহা উচ্চজীবের যন্ত্রের মত কোষসমষ্টি নহে; কিন্তু নির্দাণ,
বর্দ্ধন ও পোষ্ণ এই ক্রিয়াস্বভাবযুক্ত। কর্মবাদের ইহা অনুমত দর্শন।

জান্ত্রচিকিৎদকেরা অপঘাতে মৃত মনুষ্যের তাজা হাড় বরফে জমাইয়া রাথিয়া দেন। পরে অন্ত মনুষ্যে তাহা (চর্মাদিও) আরোপিত করেন। এরপ ক্ষেত্রে হাড়ের কোষদকল মৃত হয় না কিন্তু trance আদি অবস্থার ন্তায় স্তন্তিত-প্রাণ (suspended animation) হইয়া থাকে। তাহাতে ক্ষয় ও পোষণের আবশ্রক না হওয়াতে উহারা (অন্তিম্থ কোষদকল) সপ্রাণ থাকে। অন্তন্তীবের শরীরে রোপিত হইলে পুন: আহার্যা পাইয়া সক্রিয়প্রাণ হয়। পূর্বাজীবের সহিত এইরপে তাহার সম্বন্ধ না থাকিলেও তাহার পুনর্জীবনের ক্ষতি হয় না। বৃক্ষশাথাদির প্ররোহের পক্ষেও ঐ নিয়ম। এইরপে কর্মবাদের এবং পাশ্চাত্য প্রাণবিত্যার, এই উভয় দৃষ্টিতেই ইহা সঙ্গত উদাহরণ।

#### Krishna chandra college central Library

## কর্মতত্ত্বের দ্বিতীয় পরিশিষ্ট।

### সূক্ষা রূপাদি বিষয় ও অসাধারণ করণকার্য্য।

১। জ্ঞানেন্দ্রিয়, কর্মেন্দ্রিয় ও প্রাণ এই করণশক্তি সকলের বাাপারের যে ফল তাহার নাম বিষয়। জ্ঞানেক্রিয়ের ব্যাপারে শকাদি জ্ঞান হয় সেজ্য তাহারা জ্ঞানেল্রিয়ের বিষয়। কর্ম্মেল্রিয়ের ব্যাপারে শরীর ও বাহ্দেবা চালিত হয় তাই চালন তাহাদের বিষয়। প্রাণের দারা দেহধারণ হয় তাই দেহধারণ ( "প্রাণশ্চ বিধারয়িতবাঞ্" ইতি শ্রুতি) তাহার বিষয়। বিষয়ের করণবাহ্ হেতুও থাকে। তাহা লইয়াই করণগণ ক্রিয়া করে। তাহাও তাই বিষয়ের অঙ্গভূত।

সাধারণতঃ সূল শকাদি বা সূলশকাদিগুণযুক্ত দ্বাই করণগণের বিষয় হয়। কিন্তু অসাধারণ বিষয়ও আছে। টেলিপ্যাথি বা বিপ্রকৃষ্ট-বোধ, ক্লেয়ারভয়ান্ ও ক্লেয়ারডিয়ান্ বা দূর ও ব্যবহিত দৃষ্টি ও শ্রতি প্রভৃতিতে বে বিষয়ের জ্ঞান হয়, তাহা অসাধারণ বিষয়। সেইরূপ কোন কোন মিডিয়মের প্রকৃতিবিশেষে টেবিলাদি ভারি দ্রব্য উঠা নড়া, গৃহের দ্রবা স্পৃষ্ট না হইলেও ক্লিপ্ত হওয়া, ইট বিষ্ঠাদি পতন (মিডিয়ম ব্যতীত অন্ত কাহারও গায়ে লাগে না ) ইত্যাদি ক্রিয়া সকল যাহা মিডিরম হইতে নির্গত ক্রিয়াশক্তি হইতে হয় তাহা সব অসাধারণ কর্মেন্দ্রিরের বিষয়। এই জাতীয় অসাধারণ বিষয়কে কেহ কেহ telekinesis বলেন।

তেমনি মিডিয়ম বিশেষের ছারা:বে materialized apparition বা স্প্রতির মূর্ত্তিসকল উদ্ভূত হয় তাহা প্রাণশক্তির অসাধারণ বিষয়। ইহাতে সম্পূর্ণ শরীর হয় অথবা হস্ত পদাদি অকও হয়। Sir William Crookes ইহার নাম ectoplasm দিয়াছেন। ইহাকে ectoplasia ও

মনেরও সেইরূপ অসাধারণ বিষয় আছে। ভবিষ্যুৎ স্বর্গ, ভবিষ্যুৎ বা অতীত বিষয়ের দর্শনশ্রবণাদি জ্ঞান ইত্যাদি তাহার উদাহরণ।

এই সব ঘটনা চিরকালই সর্বদেশের মনুযাসমাজে স্থবিদিত আছে। আমাদেরও এইরূপ অনেক ঘটনা গোচরে আদিয়াছে। সাইকিক্যাল রিসার্চ সোসাইটি এবং অভাভ বিশিষ্ট ব্যক্তিরা যাহা লিপিবদ্ধ করিয়া গিয়াছেন তাহা এই প্রকরণে উদ্ধৃত করিয়া এই সব বিষয় উদাহত হইতেছে।

২। প্রথমে টেলিপ্যাথি বা বিপ্রকৃষ্টবোধের বিষয় আংলোচিত অনেক সময় অনেকের যে অসাধারণ প্রণালীতে বোধ হয় তাহা প্রমাণিত সতা। এ বিষয়ে Encyclopaedia Britannica বলেন "But coincidence in diagrams does not apply when a ship, dumb-bells, a candlestick or a cat is drawn by both experimenters; nor can 'unconscious whispering' be heard or seen when the experimenters are in different rooms. On the whole the inquirers convinced themselves that one mind or brain may influence another mind or brain through no recognised channel of sense". "The committee came to the conclusion that a relation of cause and effect does exist between the death of A and the vision of A beheld by P. The hallucination is apparently caused from without by some unexplained action of mind or brain of A on the brain or mind of P." 11th Ed. Vol. 22, p. 545.

ইহার ভাবার্থ এই—হই ব্যক্তি পরস্পর স্ববোধসংক্রমণ ও পরবোধ-গ্রহণের চেষ্টা করিলে (যেমন একজন কোন ছবি আঁকিল অন্তে তাহা না দেখিয়া বা দূরে থাকিয়া ঠিক সেই ছবি আঁকিয়া থাকে ইত্যাদি প্রক্রিয়ায়) যে সাফলা হয় তাহাকে 'হঠাৎ মিলে যাওয়া' বলিয়া বুঝান চলে না। এক বাক্তি জাহাজ, ডাম্বেল, বাতিদান, বেরাল অক্ষিত করিলে আর এক ব্যক্তি ঠিক যে তাগ করিবে ইহা 'হঠাৎ মিলে যাওয়ার' ফল নহে। যদি বল সেই ব্যক্তি হয়ত অজ্ঞাতসারে অফ্ট-ভাবে স্বীয় ছবির বিষয় কিছু বলে অন্তে তাহা শোনে—ইহাও বলিতে পার না কারণ ভিন্ন ঘরে এ ছই ব্যক্তি বসিলেও এইরূপ বিপ্রকৃষ্টবোধ হয়। ফলত এ বিষয়ের গবেষকগণ নিশ্চয় বুঝিয়াছেন যে একটা মন বা মন্তিক অন্ত মনের বা মন্তিকের উপর এরপ কার্য্য করিতে পারে, যাহা কোন জ্ঞাত বোধযন্ত্রের দারা সাধ্য নহে।

ি শিশভাৰে কিতীৰ্গাণ্ডলিখিই a college central Library

্ এক ব্যক্তির মৃত্যু হইতেছে দূরে আর এক ব্যক্তি ঠিক দেই সময়ে বা পরে মৃত ব্যক্তিকে দেখিতে পায় (ইহাকে wraith বলে) এরপ ঘটনা ্এত নিঃসংশয়ে সংগৃহীত হইয়াছে (সাইকিক্যাল রিসার্চ সোসাইটির দারা) ষে ইহার সভ্যতা বিষয়ে কাহারও সংশয় নাই। এরূপ ক্ষেত্রেও বলিতে হুইবে ( স্ক্লুশরীরে মৃত ব্যক্তির আসা যদি স্বীকৃত না হয় ) যে মৃত্যুর সময় ক এর মন বা মন্তিফ কোন অজ্ঞাত প্রকারে খ এর ( যে তাহাকে মৃত্যুর পর দেখিয়াছে ) মনে বা মন্তিকে বাহির হইতে কার্যা করে।

Human Personality and its Survival of Bodily Death গ্রন্থে অনেক চিত্র দেওয়া আছে যাহা এইরূপে অন্ধিত হইয়াছে। ভাষ্য তাহাই নহে একজন ডাক্তার ও তাহার পত্নী (Dr. J. S.) करत्रक माठ माहेल पृत्त शांकिया । अ निर्मिष्ठे ममरत्र विमन्ना शत्रव्यात्रक हिन्हा করত পরস্পরের চিন্তা গ্রহণ ও প্রেরণ করার চেন্তা করিয়া এরূপ সাফল্য

লাভ করিয়াছেন ( Vol. I. 604-27 পু) যে এরপ দ্র হইতে মনে মনে বিজ্ঞপ্তির সত্যতা বিষয়ে অধুনা আর কেহ সংশয় উত্থাপন করিতে সাহসী হয় না। আমরাও ইহা অনেক স্থলে পরীক্ষা করিয়াছি এবং সকলেই করিয়া দেখিতে পারেন।

এইরূপ বিপ্রকৃষ্টবোধ কিরূপে হয় ভবিষয়ে কোন উত্তর নাই এরূপও কেহ কেহ বলিতে পারে। কিন্তু উহা যথন সিদ্ধ সত্য তথন উহার অবশ্র কারণ আছে। সেই কার**ণ আর** কিছু না হউক তাহা যে মনের অসাধারণ স্ক্র ক্রিয়ার ফলরূপ জ্ঞান তাহা অবশ্যই বলিতে হইবে। জ্ঞান হইলেই তাহার বিষয় চাই ও বিষয়ের সহিত সংযোগ চাই। স্তরাং ক্রিরপ স্ক্র বিষয় ও স্ক্রভাবে সংযোগের স্বভাব করণগণের যে আছে তাহা স্বীকার করিতে হইবে।

৩। দার্শনিক যুক্তির দারা সিদ্ধ হইয়াছে যে মন শরীর হইতে পৃথক বস্তু। শরীর সত্ত্বে তাহা ঐরপ স্ক্র বিষয় লইয়া ব্যাপার করিতে পারিলে শরীর নাশেও করিতে পারিবে ইহা অবশ্রই বলিতে হইবে। সেইরূপ স্ক্রবিষয় লইয়া দেহধারণ ও ক্রিয়াকরণ মৃত্যুর পর যে ঘটে তাহাও অগত্যা স্বীকার্যা।

এইরূপ স্ক্রবিষয়ের অন্তিত্ব অন্যান্য অসাধারণ মনঃক্রিয়ার দ্বারাও দিদ্ধ হয়। স্বপ্নে বা জাগ্রৎকালে অনেকের ভবিষ্যৎজ্ঞান হয়। প্রায় সকলেরই এরপ ভবিষাৎস্থপ কথন না কথন ঘটয়াছে। আমরাও বহু বহু এরূপ স্বপ্নের উদাহরণ পাইয়াছি। তাহার উদাহরণ দেওয়া অপেক্ষা সাইকি ক্যাল রিসার্চ সোসাইটির দারা সংগৃহীত ঘটনার এবং অসাস্ত প্রদিদ্ধ ব্যক্তির অনুভূতির উদাহরণ দেওয়া কার্যাকর হইবে বলিয়া তাহাই দেওয়া যাইতেছে। ভবিষাৎজ্ঞানকে precognition ও অতীতজ্ঞানকে retrocognition বলে।

8। ইতিহাদে প্রসিদ্ধ Joan of Arc নামে প্রসিদ্ধ কুমারী, ধিনি ফরাসী দেশকে ইংলণ্ডের কবল হইতে উদ্ধার করেন, তিনি যে কয়টী ভবিষাৎঘটনা প্রত্যক্ষ করিয়া বলিয়াছিলেন তাহা প্রমাণিত সতা। Ardrew Lang's Voices of Jeanne d'Arc জুইবা। Joan যে এক শরের দারা বিদ্ধ হইবেন তাহা ঐ ঘটনার বহুদিন পুর্বেই বলিয়াছিলেন। "Asked whether she prophesied her wound by an arrow at Orleans and her recovery, she said 'yes'. This prediction is singular in that it was recorded before the event. The record was copied into the register of Brabant from a letter written on April 22, 1429 by a Flemish diplomatist De Rotselaer then at Lyons. \* \* The prediction was thus noted on April 22nd, the event occurred on May 7th." অর্থাৎ জোন যে নিজের ভবিষ্যশরাঘাতের কথা বলেন তাহা ১৪২৯ গ্রীষ্টাব্দের ২২শে এপ্রিল লিপিবদ্ধ হয় এবং ঐ ঘটনা ৭ই মে ঘটে। স্মৃতরাং ইহা একটা অনপলাপা সতা ঘটনা। জোনের আরও অনেক ভবিয়াৎ জ্ঞানের বিষয় লিপিবদ্ধ আছে।

M. Maeterlinck বলেন "Unless we are guilty of systematic and childish incredulity, we are therefore compelled to admit that prophetic dreams exist and have always existed, and that they must be definitely classed among the most defensible acquisitions of metaphysics"-The Life of Space p. 119 অর্থাৎ "যদি আমরা নিরেট ও বালোচিত অবিখাদ দোষে দৃষিত না হই, তবে

প্রাপ্তক্ত কারণে আমরা স্বীকার করিতে বাধ্য হইব যে ভবিয়তের স্বপ্নজ্ঞান হওয়া বরাবরই আছে ও ছিল, এবং উহা দর্শন বিভার সর্বাপেকা অনপলাপা প্রমাণ-সম্পত্তি।" তাঁহার এরপ এক স্বপ্নের শ্ববরণ এই — তিনি স্বপ্ন দেখেন যে একটা হাইড্রোজেন পারক্সাইডের বোতল যাহা ঘরের কোণে তেপায়া টেবিলের উপর ছিল তাহা তাঁহার হাঁটুর ধাকা লাগিয়া পড়িয়া ও ভাঙ্গিয়া গেল। ঐ পারক্সাইড বিস্কৃট-রঙ্গের কার্পেটের উপর গড়াইয়া যাইয়া সধ্যে কার্পেট নষ্ট করিতে লাগিল। তিনি জাগিয়াই উহা লিখিয়া রাখিলেন। তিন দিন পরে (উহা সম্পূর্ণরূপে বিস্মৃত হইলে) তিনি এক বোতল সালফিউরিক এসিড স্বকীয় বাণ্টারীর জন্ম করিয়া ঐ টেবিলের উপর রাথেন। ক্যেক ঘণ্টা পরে ধাকা লাগিয়া ঐ বোতল পড়িয়া যায় ও ভাঙ্গিয়া ঐ এদিড সেই বরের লাল কার্পেট সধ্যে পোড়াইতে থাকে।

ইহাতে আরও বিশেষত্ব আছে যে ঐঘরের কার্পেট বিস্কৃট রঙ্গের ছিল না (পাশের ঘরে ছিল), হাইড্রোজেন পারক্ষাইডের বদলে সালফিউরিক এসিডে ঐরপ ঘটয়াছিল। এই ছইটী ঐ জ্ঞানের দোষ। কিন্ত পারক্সাইডের দারা সধ্মে কার্পেট পুড়িত না, এসিডেই পুড়িত এই দোষ সংশোধনও স্বপ্ন করিয়াছিল।

এইরূপ স্বপ্নজান, যাহাতে এত বিশেষ বিষয়ের মিল আছে, তাহা কথনও হঠাৎ মেলা বলিয়া ব্যাখ্যাত হইতে পারে না।

e। আর একটা ভবিষ্যুৎ স্বপ্নের উদাহরণ Human Personality গ্রন্থ হইতে উদ্ধৃত হইতেছে ( Vol. II. p. 212 )। Prof. Thoulet, M. F. নামক এক প্রবীণ ভদ্রলোকের (ভৃতপূর্ব্ব নৌবিভাগের কর্মচারী ) সহিত কার্য্যোপলক্ষে ফ্রান্স হইতে ইটালীর স্থানবিশেয়ে যান। উভয়ে পাশাপাশি ঘরে রাত্রে নিজা যাইতেছিলেন ও মধ্যের দরজা খোলা ছিল। M. F. এর স্ত্রী দেশে আসরপ্রস্বা ছিলেন। প্রঃ থুলে এক রাত্তে স্বপ্নে দেখেন যে এক টেলিগ্রাম আসিয়াছে। ঐ স্বপ্ন এরূপ সভাবৎ যে তিনি যেন সেই টেলিগ্রাম হাতে লওত উঠিয়া তাড়াতাড়ি M. F. এর শ্যাপিশ্রে যাইয়া টেলিগ্রামটী পড়িয়া তাঁহাকে শুনাইতে থাকেন যে আপনার এক কন্তা হইয়াছে ("You have just got a little girl: the telegram says..."). M. F. विश्वा উश खनिए नाशिलन কিন্তু হঠাৎ থুলের মনে হইল যে ইহা স্বপ্ন এবং হস্ত হইতে টেলিগ্রামটীও অন্তর্হিত হইল। টেলিগ্রামের যে কয়টী কথা পড়িয়াছিলেন তাহা তাঁহার মনে রহিল বাকি যে কয়টী কথা ছিল তাহার চিত্রটা মনে অন্ধিত রহিল কিন্তু কথাগুলি মনে রহিল না (those which I pronounced remained in my memory, while the rest of the telegram was only a form )। পরে ত্ইজনে টেলিগ্রামের জ্ঞাত কথা ও অজ্ঞাত কথা কয়টী ও কিরূপ ছিল তাহার চিত্র (দাগ দিয়া) লিথিয়া রাথিলেন। ইহার দশদিন পরে ঠিক ঐরপ ঐ সংবাদযুক্ত এক টেলিগ্রাম আসিল। প্র: গুলে তথন ঐ স্থানে ছিলেন না। প্রত্যাবর্ত্তন করিলে M. F. তাঁহাকে সেই টেলিগ্রাম দেখানতে তিনি উহা চিনিতে পারিলেন।

এইরূপ ঘটনার উদাহরণ হইতে কি সিদ্ধ হয় ? ইহাতে সিদ্ধ হয় যে মনের অসাধারণ জ্ঞানশক্তি আছে। জ্ঞান থাকিলে তাহার বিষয়ও থাকিবে অতএব ঐ জ্ঞানের অসাধারণ স্ক্রবিষয়ও আছে। সেই স্ত্র বিষয় কিরপ ও কিরপে আছে তাহা যোগদর্শনে সম্যক্ বিবৃত আছে। বিস্তৃত বিবরণ তথায় দ্রপ্টবা।

এ বিষয় বুঝানর জন্ম এক থিওরী এই—ঈশ্বর কথন কথন আমাদেরকে ভবিষাতের আবরণ উন্মোচন করিয়া দেখান। কিন্ত যেরপ

অসংলগ্ন ও ক্ষুদ্র ঘটনার অনেকস্থলে জ্ঞান হয় তাহাতে তাহা যদি কেহ (मथान তবে তিনি থামথেয়ালী হইবেন, ঈশ্বর হইবেন না। আর দ্বিরের কার্য্য অর্থেই কারণকার্য্য ঘটিত ঘটনা। তাহাই অরেষ্য। ু অন্ত থিওরী এই যে 'দোলের' ভিতর অসাধারণ জ্ঞানশক্তি আছে। তাহা আবরিত থাকে। সেই আবরণদার কথন কথন খুলিয়া গেলে এরপ জান হয়।

ভ। ইহাততও বেশী কিছু বুঝা যায় না। সেই অসাধারণ জ্ঞান-শক্তিটী কিরূপ এবং তাহার আবরণই বা কি তাহাই বুঝিতে হইবে। যোগদর্শন যাহা ব্ঝান তাহার সংক্ষেপে মর্ম এই—আমাদের বৃদ্ধিদত্ব বা জ্ঞানশক্তি যাহা আছে তাহার স্বভাব প্রকাশ। অর্থাৎ যাহার সহিত সংযোগ হইবে তাহা প্রকাশ করাই তাহার স্বভাব দেখা যায়। কিন্তু মনশ্চাঞ্চল্য, ইত্রিয়াভিমান ও শরীরাভিমান এই সকলের দারা তাহা সংকীর্ণ হওয়াতে সেই প্রকাশ সংকীণ প্রকাশ হয় বা সব গ্রহণ করিতে পারে না। যোগের দারা অত্তৈর্ঘ্য ও অভিমানরূপ আবরণমল বিগত इहेरन जाहा नर्वा शक हम। यदा कनाहि खेक्न देश्या वानिरन অতীত বা ভবিষ্যৎ বিষয় প্রকাশিত হয়। দ্রব্যের ক্ষণব্যাপী স্ক্লাতিস্ক্ল পরিণাম যাহা আছে তাহার এক এক সমষ্ট এক এক জের বিষয়। পূর্বাক্ষণিক পরিণাম কারণ, পরক্ষণিক পরিণাম কার্যা। কারণ সমাক্ कानित्न कार्यात्र अभाक छान रहेत्। छान रहेत्वहे छारा चाहि वा বর্ত্তমান বোধ হইবে। তাই যোগস্ত্রকার বলেন "অতীতানাগতং স্ক্রপতোহন্তি অধ্বভেদাদ্র্শ্মাণাং" অর্থাৎ অতীত ও অনাগত স্ক্রপত বা স্ক্লরপে আছে কালভেদ করিয়া এরপ (ছিল ও থাকিবে) ব্যবহার করি। অর্থাৎ সুত্ম বলিয়া যাহা বর্ত্তমানে জানিতেছি না তাহাকেই ছিল বা থাকিবে বলি। পাশ্চাত্য গবেষকগণ যাঁহারা এই তত্ত্ব বুঝিতে চান

তাঁহাদেরকেও বলিতে হয় অতীত ও অনাগত বিষয় আছে। F. W. H. Myers বলেন "Still more unwelcome is the further view that the so-called Future already exists; and that apparent time-progression is a subjective human sensation, and not inherent in the universe as that exists in an Infinite Mind." Human Personality Vol. II. p. 262. এই Infinite Mind স্ক্ৰকাশক বৃদ্ধিসত্ত্বই ছায়া।

৭। এ বিষয় কর্মতত্ত্বে তত প্রাসন্ধিক নহে। কেবল ঐ রূপ অসা-ধারণ মনঃক্রিয়া ও স্ক্সবিষয় যে হয় ও আছে তাহাতেই আমাদের প্রয়ো-জন। প্রাণী যে তাদৃশ শক্তিসম্পন হইতে পারে (কর্মবিশেষের দ্বারা) তাহাই আমাদের প্রতিপাত্ত i

হহাতে কর্মবাদের সম্বন্ধে আরপ্ত এক শল্পা উঠে তাহাও মীমাংসা। অবশা সাংখ্যের মর্মা বাঁহারা বুঝিয়াছেন তাঁহাদের এই শল্পা হয় না। স্বাধীন ইচ্ছা বা free will এবং বিধিলিপি বা fixed fate এই চুইয়ের সামঞ্জন্য এক অসাধ্য সমস্যা বলিয়া অনেকে মনে করেন Myers আরপ্ত বলেন "And to imagine the Future as known, except by inference and contingently, to any mind whatever is to induce at once that iron collision between Free Will and 'Fixed Fate, Foreknowledge absolute' from which no sparks of light have ever yet been struck." Ibid. অর্থাৎ "অনুমান করিয়া জানা ব্যতীত কোন এক মনের ভবিষ্যুত্রে প্রত্যক্ষ জ্ঞান হয় এরূপ স্বীকার করিলে, স্বাধীন ইচ্ছাবাদ এবং বিধিলিপিবাদ (বাহাতে সমাক্ ভবিষ্যুদ্জ্ঞান হওয়া সম্ভব হয়) এই চুইয়ে লোহাতে লোহাতে ঠোকাঠুকির স্থায় অভিযাত হয়, য়ে অভিযাত হইতে

এ পর্যান্ত কোন আলোককণা (বা মীমাংসা) নির্গত হয় নাই।" উহা হুইতে যে কিছুই মীমাংসা হয় না তাহা খুবই সতা। সাংখ্যের প্রণানী অন্তর্মপ। তাহাতে ঐ ছই বাদের সংঘর্ষই হয় না। সাংখ্যের মতে সবই কারণকার্যা ঘটিত। স্বাধীন ইচ্ছাও কারণকার্যোর মধ্যে। এক-জনকে তাহার অনিচ্ছাসত্ত্ব বাধিয়া লইয়া গেল। অপরের ইচ্ছাদিশক্তি তাহার গমনের কারণ। আর একজন বিচারপূর্বক স্বেচ্ছায় গেল। সেখানেও বিচারপূর্বক স্বেচ্ছা গমনের কারণ। ভবিষ্যতে যাহা ঘটে তাহা এরপ স্বেচ্ছা, অনিচ্ছা, স্বশকারণ, অবশ কারণ, আত্মগত কারণ, বাহ্যকারণ, অপ্রবল কারণ, প্রবল কারণ ইত্যাদি কারণে ঘটে। তাহাই কার্যারূপ ঘটনা। তাহা মাত্র স্বাধীন ইচ্ছারূপ কারণেও হয় না, কাহারও বিধানেও হয় না। স্বাধীন ইচ্ছা, অস্বাধীন ইচ্ছা, পারিপার্থিক ও স্বগত অসংখা হেতুর ছারা ঘটনা ঘটিয়া যাইতেছে। সেই হেতুসকলের সমাক্ জ্ঞানই ভবিষ্যৎ জ্ঞান। স্থতরাং স্বাধীনইচ্ছা নামক এক কারণ ও বিধিলিপি নামক এক কারণ এই ছই পৃথক্ ও বিরোধী কারণ নাই। একজনের মৃত্যু হইল। সে পূর্বে পুরুষকার করিয়া খুব চিকিৎদাদি করাতে মৃত্যুর কাল কিছু পিছাইয়া গেল, কিন্তু রোগরূপ প্রবল কারণকে দেই পুরুষকার অভিভব না করিতে পারাতেই মৃত্যু হইল। ভবিয়াদশী ঐ যুদ্ধ দেখিয়া তাহার ফলমাত্র জানেন। কোন ভবিয়াদ্দশী যদি ঐরপ কারণ-কার্য্য দেখিয়া সমস্ত বিবৃত করেন এবং তাহাতেই নৃতন প্রতীকার করিয়া যদি কোন বাজি মৃত্যু হইতে রক্ষা পায় তবে ঐ 'ভবিষ্যুৎ বলা' রূপ নৃতন কারণ ( যাহার ফল ভবিয়াদ্দশী দেখেন নাই) ঘটাতে ফল অন্তর্মপ হইবে। অদৃষ্ট বা ভাগা অর্থে পূর্ব্ব কর্মা; তাহার সহিত দৃষ্ট কর্ম যোগ হইয়া সেই সব হেতুতে জীবনের ঘটনা ঘটে। বাহুঘটনাও थेक्र कार्न-कार्यात कन।

৮। মনের telergy বা দূরমনঃক্রিয়া নামক শক্তিও আছে। কোন কোন লোকের ঐ শক্তি থাকে। তাহারা যদি সম্বল্প করে দূরস্থ অমুক আমাকে দেখুক তাহা হইলে সেই ব্যক্তি সম্বন্ধকারীকে দেখিতে পার। সঙ্কল না করিলেও কোন কোন স্থলে এরপে দেখিতে ও কথাবার্তা করিতে পারে। ইহার উদাহরণও আমরা জানি। ইহাতেও অসাধারণ ক্রিয়া ও স্ক্রবিষয়ের অস্তিত্ব প্রমাণিত হয়।

202

বাহ্য করণগণেরও (জ্ঞানেন্দ্রিয়, কর্ম্মেন্দ্রিয় এবং প্রাণেরও) এরপ অসাধারণ ক্রিয়া হয়। জ্ঞানেক্রিয়ের অসাধারণ ক্রিয়ার নাম telesthesia, কর্ম্মেক্রিয়ের ঐরূপ ক্রিয়ার নাম telekinesis ( দূর চালন ) ও প্রাণশক্তির ঐরপ ক্রিয়ার নাম ectoplasy (বহির্গঠন)। দুর ও বাবহিত বিষয়ের দর্শন শ্রবণাদিই telesthesia বা সূত্র, বাবহিত ও বিপ্রকুইজ্ঞান। ক্লেয়ারভয়ান্স এরূপ দর্শন। ক্লেয়ারডিয়ান্স এরূপ শ্রবণ। ইহারও উদাহরণ আমরা অনেক জানি এবং নানাগ্রন্থে উদাহত হইয়াছে। Swedenborg এর ঐরূপ অসাধারণ দৃষ্টি প্রসিদ্ধ ও প্রামাণ্য घটना। তিনি यथन গোটেुन पूर्व नगरत ছिल्न তथन ৫० माहेल पृत्र इ ষ্টক্হল্ম্ নগরে অগ্নিকাও দেখিতেছিলেন এবং বর্ণনা করিতেছিলেন। পরে উহা ঠিক মিলিয়া যায়। স্থানাভাবে অতা বিবরণ নিবদ্ধ করা उडेल ना ।

२। টেলিকাইনেসিদ্ বা হস্তাদির ছারা স্পর্শ না করিয়া দ্রবা চালন এবং ectoplasy বা শরীরের বাহিরে স্বকীয় প্রাণশক্তির দারা অতা দৃশ্য বা অদৃশ্য শরীর বা শরীরাংশ গঠন এই ছই অসাধারণ কার্য্য পরস্পরের দহায়। Ectoplasyর (এক্টোপ্লাদি) লক্ষণ এইরূপ— "this phenomenon which ( using the term adapted for the purpose by professor Ochorowicz ) I shall here call ectoplasy—the power of forming, outside some special organism, a collection or reservoir of vital force or of vitalised matter, which may or may not be visible, may or may not be tangible, but which operates in like fashion as the visible and tangible body from whence it is drawn" H. P. Vol. II. p. 545 অর্থাৎ এক্টোপ্লাদি অর্থেঃ—"শরীরের বাহিরে প্রাণশক্তির এক অধিষ্ঠান বা সপ্রাণ ভৌতিক দ্রব্য নির্মাণ করার শক্তি। উহা দর্শনযোগ্য বা অদৃশ্য, স্প্রইব্য বা অস্পৃগ্র হইতে পারে। কিন্তু দ্রপ্তব্য ও স্প্রপ্তব্য যে শরীর হইতে উহা নির্গত হয় ঠিক তাহার মত (চালনাদি) কার্য্য করে।" D. D. Home নামক প্রসিদ্ধ মিডিয়ম হইতে সংঘটিত ঐরপ ঘটনা Sir William Crookes প্রত্যক্ষ করিয়া লিপিবদ্ধ করিয়া গিয়াছেন। Rev. Stainton Moses নামক অন্ত এক মিডিয়মের এরপ শক্তির विषय Human Personality গ্রন্থে স্বিশেষ দুপ্রবা।

আমরাও ইট ও বিষ্ঠা প্তনের ঘটনা নিঃসংশ্যে জানি। সে ক্ষেত্রের মিডিয়ম বা দৃষ্টিগ্রস্ত ব্যক্তি উহা সাফ করিত। এত বিষ্ঠা পড়িত (পুলিশাদির দারা স্থাক্ষত হইলেও) যে সে বাড়ীতে তত পাওয়ার সম্ভাবনা ছিল না। ইট কয়েকবার ঐ মিডিয়মকেই লাগিয়াছিল অন্ত কাহাকেও লাগে নাই।

১০। এই সমস্ত বিষয় বুঝাইবার জন্ম একশ্রেণীর অবিশ্বাসীর! এরপ উপায় বলেন যাহা অসম্ভব ও অন্তায্য এবং হাস্তাম্পদ। বাঁহারা প্রতাক্ষ করিয়াছেন তাঁহাদের উহাতে সংশয় নাই। উহা কিরূপে হয় ? মনের যেরূপ অলৌকিক ভূতভবিষ্যৎ জ্ঞানের শক্তি আছে ও তাদৃশ জ্ঞানের বিষয় আছে, সেইরূপ জ্ঞানেন্দ্রিয়, কর্ম্মেন্দ্রিয় ও প্রাণেরও

অলোকিক শক্তি ও বিষয় আছে। তাহা অবশ্য স্বীকার করিতে হইবে। টেলেস্থেসিয়া, টেলিকাইনেসিস্ ও এক্টোপ্লাসি হইতে তাহাই **দি**দ হয়। কর্মতত্ত্ব সমাক্ ধারণা করিতে হইলে এই তত্ত্ব সমাক্ জানিতে ও বুঝিতে হইবে। সাধারণ লৌকিক ক্রিয়ার ও বিষয়ের ভায় অলৌকিক ক্রিয়া ও বিষয় যখন দেখা যায়, তখন দেহী যে কখন কখন উপযুক্ত ক্ষেত্ৰ পাইলে এক্রপ ক্রিয়াশালী হইতে পারিবে তাহা অবশ্র স্বীকার্যা। দেহ ত্যাগের পর দেহী এরপ শক্তিসম্পন্ন শরীর গ্রহণ করিক্তে পারে এবং যোগরূপ কর্ম্মের দ্বারা ঐরূপ শক্তি প্রাত্ত্তি হইতে পারে এবং কাহারও কাহারও ইহজীবনে জনজিদিরিরপে উহা প্রাহভূতি হইতে পারে ( (यांशनर्भन 812 खंडेवा )।

অসাধারণ জ্ঞানশক্তির আরও অনেক রকম উদাহরণ আছে। Baron von Reichenbach অনেক গবেষণা করিয়া ( সাইকিক্যাল রিসার্চ সোসাইটিও ইহা স্বীকার করেন) দেখিয়াছেন যে কোন কোন বাক্তি চুম্বকের তুই অন্ত হইতে আলোক নির্গত হইতে দেখিতে পায়। ইহা এক রকম magnetic sense। সেইরপ কেহ কেহ চুম্বকের দারা আরুইও হয়। ইউরোপে এক শ্রেণীর লোক 'জলের ওঝার' বাবসায় করিয়া জীবিকা নির্বাহ করে। তাহারা হস্তে একটা লাঠি লইয়া চলিতে থাকে, যেথানে জল নিকট দেথানে ঐ লাঠি নীচু হইয়া যায়। ঐরপে ধাতুর খনিও তাহাদের কেহ কেহ আবিক্ষার করে। এদেশেও নল চালা, বাটা চালা প্রভৃতিতে এরপে কোন কোন কেত্রে ঠিক চোর ধরা হয়। আবার এরপে দাপের সন্ধান হয়। তাদৃশ লোকের বিষয়ও আমরা জানি। সে নিজের বা অন্ত লোকের হাতকে ভাবিত করিয়া এরূপ চালাতে পারিত যে ঠিক সাপের বাসস্থানে উহা থামিত। সে লোকটা ঐ বাবসায়ে অর্থোপার্জন করিত। বিহাতের

Krishna chandra college central Library তারের নীচে গেলেও কোন কোন লোক তাহা অনুভব করিতে পারে এরূপ electric sense's দেখা যায়। Pfeiffer নামক অন্ধ জার্মান কবি কল্মার নগরে জাঁহার বাগানে এক সহচরের হাত ধরিয়া বেড়াইতেন। একস্থানে আদিলে ঐ সহচরের (এক পাদ্রী) হস্ত কম্পিত হইত। জিজাসা করাতে সহচর স্বীকার করিলেন যে যেথানে মৃতদেহ প্রোথিত থাকে তথায় তাঁহার এরপভাব হয় যে শ্রীর শিহরিয়া উঠে। ঐ স্থান খনন করিয়া সতাই এক মৃতদেহ পাওয়া যায় এবং ঐ বিষয় লইয়া ইউরোপে তথন অনেক আন্দোলন হয়।

১১। এসব ছাড়া এমন অনেকের অঙ্কের অসাধারণ সহজ্বী ( mathematical prodigy ) থাকে যাহাতে তাহারা এক বা আধ মিনিটে বড় বড় গুণ ভাগ আদি অঙ্ক কসিতে (মনে মনে) পারে যাহা कहिर् माथात्र । तारकत्र २। ३ वन्छ। वा दिनी ममग्र नाशिए भारत्र। তাহারা বলে যে অক্ষ সমাধান করিতে গেলে তাহাদের মনে যুগপতের মত প্রায়শ নিভূল ফল থেন ভেদে উঠে। ইহাতে বুঝা যায় মানদ প্রক্রিয়া কত ফ্রত হইতে পারে। কিছুকাল পূর্বে (তথন Tawny সাহেব principal ছিলেন) পণ্ডিত গটুলালজী নামক জনৈক অন্ধ পণ্ডিত কলিকাতায় প্রেসিডেন্সী কলেজে এবং অগ্রাগ্রন্থানে তাঁহার অসাধারণ ক্ষমতা দেখাইয়াছিলেন। তাঁহার উপাধি ছিল শতাবধানী। একটী সংস্কৃত শ্লোকের একপদ দিয়া তাঁহাকে পূরণ করিতে বলা হয়। দেই সময়েই তাঁহার অজ্ঞাত নানা ভাষার বাক্য শুনান হয় এবং একটা লোক মধ্যে মধ্যে ঘণ্টাধ্বনি করিতে থাকে। শ্লোক পূরণ, অজ্ঞাত ভাষার বাক্য স্মরণ করিয়া কথন, এবং কয়বার কত সংখ্যক ঘণ্টা বাজিয়াছে তাহার ঠিক সংখ্যা সব তিনি যথাযথ বলিয়াছিলেন।

অবধান শক্তিও যে কত দ্রুত কার্য্য করিতে পারে এবং স্থৃতিও কিরূপ প্রধার হইতে পারে এই মনস্তত্ত্ব ইহা হইতে জানা যায়।

এ বিষয়ে Bidder নামক একজন অঙ্কে এইরূপ সহজ পণ্ডিত বিলয়াছেন "Whenever I feel called upon to make use of the stores of my mind, they seem to rise with the rapidity of lightning." অর্থাৎ "যথন আমার মনের ভাগুরের ব্যবহার করার আবশুক হয় তথন তাহারা (জমা ভাব ও শক্তি সকল) বিত্যুতের মত বেগে উঠে।" তাঁহাকে এক সংখ্যা দিয়া ভাহা কিসের গুণফল জিজ্ঞাসা করিলে তৎক্ষণাৎ উত্তর দিতে পারিতেন। যেমন ১৭৮৬১ বলিলে তৎক্ষণাৎ ০০৭ × ৫০ উত্তর দিতে পারিতেন। মেনন ১৭৮৬১ বলিলে তৎক্ষণাৎ ০০০ × ৫০ উত্তর দিতে পারিতেন। Prof. Safford দশ বৎসর ব্যুসে এক মিনিটে এরূপ গুণ করিতে পারিতেন যাহার ফল ৩৬টা অন্ধ। ইহাতে বুঝা যায় মন কিরূপ বেগে কার্য্য করিতে সমর্থ। যোগশাস্ত্রের জক্রম জ্ঞান ( যাহাতে জ্ঞানের ক্রম লক্ষ্য হয় না, এরূপ ) ইহা হইতে বুঝা যায়।

এই সকল অসাধারণ জ্ঞান ও শক্তি হইতে সিদ্ধ হয় মনের ও ইন্দ্রিরের ঐরপ অসাধারণ বা ফুল্ল অলৌকিক ব্যাপার হইতে পারে এবং ঐ জ্ঞানের ও কার্য্যের ফুল্ল অলৌকিক বিষয়ও আছে যাহা লইয়া উহারা ব্যাপার করে। কর্ম্মের ফলে ফুল্ল শরীর ধারণ ও অলৌকিক, জ্ঞানাদি যে হয় তাহা ইহা হইতে সিদ্ধ হয়।

Control of the second of the s

CONTRACTOR SELECTION TO THE RESIDENCE

PRODUCT STATE OF THE STATE OF T

# কর্মতত্ত্বের তৃতীয় পরিশিষ্ট।

#### म्बू ଓ भूनर्जना।

১। অনেক ব্যক্তি অল্লাধিক কাল মৃতবৎ অবস্থায় থাকিয়া পুনজীবিত হইয়াছে। তাহাদের অনুভূতি হইতে মৃত্যুর স্বরূপ ও পর-লোকের বিষয় যাহা জানা যায়, তাহা এই প্রকরণে বিবৃত হইতেছে। মৃত্যু ও পুনরায় জন্ম কিরুপে হয় তাহার শাস্ত্রীয় ও অভারপ বিবরণও দেখান হইবে। প্রথমে মৃত্যু কিরূপে হয় তাহার শাস্তীয় বিবরণ দেওয়া যাইতেছে। বৃহদারণাকে (৪।৪।১-৫) আছে মৃত্যুর সময় সম্মোহের মত অবস্থা হয় বা চাক্ষাদি জ্ঞান বাহ্ হইতে ভিতরে যায়। তথন দর্শনশ্রবণাদি জ্ঞান এক হইয়া যায় বা বাহ্ সংজ্ঞা লোপ হয়। পরে হৃদয়ের অগ্রভাগ প্রছোতিত হয়। সেই প্রছোতের দারা বা তদ্ধিষ্ঠান করিয়া আত্মানিজ্ঞান্ত হন। চক্ষু, মন্তক বা অন্ত শরীর দেশ ইহতে উৎক্রমামাণ আত্মাকে প্রাণ অনুৎক্রমণ (পশ্চাতে গমন) করে। প্রাণকে অন্ত প্রাণেরাও অনুৎক্রমণ করে। তথন আত্মা বিজ্ঞানময় হন বা বিজ্ঞানকে অন্ববক্রামণ করেন। তাহাতে তাঁহার বিভা বা জ্ঞান এবং কর্ম্ম স্মার্চ হয়, আর পূর্ব্ব প্রজ্ঞাও থাকে। অতঃপর জলায়ুকা যেমন এক তৃণকে ছাড়িবার পূর্বে অন্ত তৃণ ধরে দেইরূপ এই আত্মা এই শরীর ছাড়িয়া অবিভা বশে বা অবিভামূলক কর্মবশে অভ শরীর গ্রহণ করে। পেশস্কারী (স্বর্ণকার) যেমন কিছু স্বর্ণ লইয়া অভ

এক কল্যাণতর নবতর রূপ (ভূষণ) করে, সেইরূপ এই আত্মা এই শরীর নিহত করিয়া অবিভা (অর্থাৎ ক্লেশমূলক কর্মাশয় লইয়া) অন্ত নবতর কল্যাণতর রূপ ধারণ করে। তাহা যথা-পিত্রা, গান্ধর্ব, দৈব, প্রাজাপতা, ব্রান্ম বা অগুভূতের রূপ।

সেই আত্মা বিজ্ঞানময় মনোময় প্রাণময় \* \* কাম অকাম, ক্রোধ অক্রোধ আদি, ইহা উহা দর্বময় বা ধর্মাধর্মময় ( অর্থাৎ দর্ববিধ কর্ম ও অভিমান করিতে পারেন)। আত্মা যথাকারী, যথাচারী হইতে পারেন। ( তন্মধ্যে ) সাধুকারী বা পাপকারী হইলে সাধু বা পাপ হন। পুণা ও পাপ কর্মের ছারা পুণা বা পাপ হন। নিমের বিবরণে ইহা অনেকাংশে (वाधगमा इहेरव।

২। প্রাচীন কালের গ্রীক দার্শনিক প্লুটার্ক লিখিত এক বিবরণ আছে। প্লুটার্ক বলিয়াছেন যে থেদ্পেদিয়াদ্ (Thespesius) নামক একজন গ্রীক কোন উচ্চস্থান হইতে পড়িয়া গিয়া প্রায় তিন দিন মৃতবং ছিল। তথন তাহার অনুভূতি হইয়াছিল যে দে শরীর হইতে বাহির হইয়া শুত্রে রহিয়াছে। প্রথমে তাহার বোধ হইয়াছিল যে দে যেন সমুদ্রের মধ্যে পড়িয়াছে কিন্তু পরেই তাহা হইতে নির্গত হইয়াছিল। তথন যেন সমস্ত আকাশ একেবারে তাহার দৃষ্টিগোচর হইয়াছিল। সমস্তই ভিনন্ধপে তাহার প্রতীয়মান হইতেছিল। গ্রহদের আকার ও তাহাদের দূরত্ব অতি বৃহৎ বোধ হইয়াছিল। তাহার স্পিরিট বা স্থন্ম শরীর যেন নৌকার মত আলোক সমুদ্রে ভাসিতেছে। সে আরও অনেক কথা বলিয়াছিল। জীব (সোল) শরীর হইতে বাহির হইবার সময় একটা আলোকের ব্রুদের মত দেখার। পরে তাহা হইতে মানুষের আকারে শীঘ্র পরিণত হয়। ইহাদের মধ্যে কতকগুলি ক্রত সোজাম্বজি উড়িয়া বা উঠিয়া যায় আর কতকগুলি দিশাহারার মত খুরিতে থাকে

ও পরে ভাহারাও পূর্ববিৎ চলিয়া যায়। সে কোন কোন একপ প্রেতকে চিনিয়া তাহাদের সহিত কথা কহিতে যাইলে তাহারা যেন স্তম্ভিত হইয়া-ছিল এবং ভয়ে তাহাকে ত্যাগ করিয়া দূরে চলিয়া গিয়াছিল। তাহাদের বাক্য অস্ফুট এবং যেন পরিদেবনের কথা বলিতেছিল। **অ**ভ তর্মপ প্রেতও ছিল যাহারা জ্যোতিশায় এবং সৌমামূর্ত্তি ও তাহারা পৃথিবী হইতে দূরে উঠিয়া যাইতেছিল। ইহারা পূর্ব্বোক্তদের নৈকটা বর্জন করিতেছিল। সংক্ষেপত আনন্দ ও নিরানন্দ এই ছই অবস্থাই প্রেতদের प्रतिश किल। এक अन तथम् तिमान्याम् क विल्ला त्य तम् गृत इम्र नाई जवः পুনশ্চ স্বশরীরে যাইবে আর সে শরীরের সঙ্গে নোঙ্গর বাঁধার মত আছে। অন্তোরা স্বচ্ছ ও জ্যোতিশুর কিন্তু তাহার পশ্চাতে ক্রফ্তবর্ণ এক ছায়ার মত পদার্থ ছিল যদ্ধারা সে শরীরের সহিত আবদ্ধ ছিল। ঐ প্রেতসকলও ভিন্ন ভিন্নরপ ছিল। কেহ পূর্ণ চল্রের মত স্বচ্ছ জ্যোতির দারা ব্যাপ্ত, কেহ কেহ কৃষ্ণবর্ণ ডোরাযুক্ত হওয়াতে অল জ্যোতির্ময়, আবার কেহ কেহ সর্পের ভার ক্ষডোরা ও কোঁটাযুক্ত।

৩। দ্বিতীয় উদাহরণ রেভারেও বাট্রণ্ড (Rev. Bertrand) নামক পাদরীর অনুভূতি। ইনি বেড়াইবার জন্ম কয়েকজন ছাত্রসহ টিট্লিস্ পর্বতে আরোহণ করেন। ছাত্রেরা কিছু দূরে গেলে তিনি উপবিষ্ঠ অবস্থায় শৈত্যে হৃৎক্রিয়াহীন হইয়া পড়েন ও মৃতবং হন। সেই সময় তিনি দেখেন যে তিনি একটা আলোকের তালের মত হইয়া শরীর হইতে বহির্গত হওত কিছু উপরে ভাসিতে লাগিলেন। ঘেন একটা স্ত দিয়া শরীরের স্কে বাঁধা। সে সময় তাঁহার জ্ঞানশক্তি খুব বিক্সিত ছিল। তাঁহাকে মৃত মনে করিয়া পথদর্শক তাঁহার থাত চুরি করিতেছে দেখিতে পাইলেন (যাহা সত্য)। তাঁহার স্ত্রী বহুদূরে লুসার্ণ 

সে স্থানে না যাইয়া অগ্রন্থানে স্ত্রী যাইতেছেন তাহাও তিনি দেখিতে পাইলেন। তাঁহার ঐ অবস্থায় মনে হইতেছিল যে, যে স্ত্রের দারা তিনি শরীরে বাঁধা আছেন তাহা যদি কাটিয়া যায় তবে তিনি চিরকালের মত ঐ কুংসিত শরীর হইতে মুক্ত হইতে পারেন। পরে ছাত্রেরা আসিয়া সঞ্জীবনের প্রক্রিয়া করাতে তিনি ফের নামিয়া শরীরে প্রবিষ্ট হইয়া উজ্জীবিত হন এবং পথদর্শকের চুরির কথা বলিয়া তাহাকে হতভম্ব করিয়া দেন। স্ত্রাকেও তিনি তাহার গতিবিধির কথা, পরে বলিয়া আশ্রেমীরিত করেন।

৪। তৃতীয় উদাহরণ ডাক্তার উইল্জের (Dr. Wiltse) অনুভূতি। ইনি আমেরিকার দেণ্ট লুই (St. Louis) প্রদেশের একজন খাতনামা ডাক্তার এবং এক ডাক্তারী কাগজের সম্পাদক ছিলেন। তিনি টাইফয়েড্ রোগে মৃতবৎ হইয়া প্রায় ৪ ঘণ্টা ছিলেন। তন্মধ্যে অর্ন্নিটা একেবারে মৃত হইয়াছেন এরপ অনেকে মনে করিয়াছিল। তিনি উজ্জীবিত হইবার পরই ইহা সকলকে বলেন ও স্থন্থ হইলে লিপিবদ্ধ করেন স্তরাং ঘটনার বিবরণ খুবই স্মীচীন। তিনি বলেন "আমি প্রথমে সম্পূর্ণ অজ্ঞান হইয়াছিলাম। যথন জ্ঞান হইল তথন বোধ হইল বে আমি শরীরেই আছি কিন্তু শরীরের ও আমার বিশেষ সম্বন্ধ নাই। দাশ্চর্যো ও দানন্দে এই প্রথম আদল 'আমি'কে দেখিতে পাইলাম। আর বাহা আমি নয় তাহা যেন মাটির কবরের মত আমাকে স্কিদিকে ঘিরিয়া রহিয়াছে। চিকিৎসকের কৌতুহলে আমি আমার শরীরের বিচিত্র বিধান দকল দেখিতে লাগিলাম—সজীব 'আমি' কিরূপে নিজীব শরীরের দহিত সংযুক্ত রহিয়াছি। আমার অবস্থা বুঝিয়া স্থিরভাবে এইরূপ যুক্তি করিতে লাগিলাম যে লোকে যাহাকে 'মরা' বলে আমি তাহা হইলেও এথনও বেমন মানুষ তেমন মানুষই আছি। আমি

এখনই শরীর হইতে বাহির হইব ব্ঝিলাম এবং শরীরের সঙ্গে বিচ্ছিত্র হওরা উত্তমরূপে লক্ষ্য করিতে লাগিলাম। কোন এক শক্তির ( আমার নহে) দারা আমি পাশাপাশি ছলিতে লাগিলাম ("অনুষ্ঠমাত্র পুরুষং নিশ্চকর্ষ বলাদ্যমঃ" ইহা ঐ অনুভূতির রূপক )। পরে তাহা থামিল এবং পায়ের আজুল হইতে তলা দিয়া গোড়ালির দিকে গ্যামান অজ্ঞ স্ত্র ্রেড়ার ভায় অন্তব হইতে লাগিল। যেমন একটি রবারের রজ্ সংকুচিত হয় তেমনি আমি ধীরে ধীরে মস্তকের দিকে গুটাইয়া আদিতে লাগিলাম। পরে পাছায় আসা আমার স্মরণ আছে। তখন মনে হইল পাছার নীতে আর প্রাণ নাই। পেট ও বুক দিয়া যাওয়া আমার স্বরণ নাই, কিন্তু মাথায় আমার সমস্ত আমিত্ব গিয়াছে তাহা সুস্পই স্মরণ আছে। যেন ফাঁপার মত আমি মস্তিক্ষের চারিদিকে আবর্ত্তিত হইলাম ও মস্তিক্ষকে ঈষৎ চাপিয়া শিরঃকপালের (খুলির) জোড়ের মধ্য দিয়া বাহিরে উকি দিয়া ঝিল্লীর থলির মত চ্যাপ্টা হইয়া বাহির হইলাম। আমার ক্ষান্ত আহে যে আমি যেন ঠিক জেলীমাছের মত হইয়াছিলাম। যেমন শরীর হইতে বাহির হইলাম অমনি আমি যেন সাধানের বুদ্দের মত উপরে নীচে ও পাশাপাশি নড়িতে নড়িতে দেহ হইতে বিযুক্ত হইয়া ধীরে মাটিতে পড়িলাম এবং ক্রমশ পূরা মানুষের আকারে পরিণত इहेनाम। वामि व्यक्तिष्ठ (translucent) ७ नेयर नीनवर्ग এवर मण्यूर्ग উলঙ্গ মনে হইল। বিবস্ত্রতায় লজ্জিত হইয়া আমি অর্জ উন্মূক্ত দরজার निटक ছুটिলাম। किन्छ দরজার কাছে যাইয়াই দেখিলাম আমি সবস্ত হইয়াছি। তথন আমি ফিরিয়া ঘরের লোকেদের দেখিতে লাগিলাম। ফিরিতে গিয়া তুইজনের মধ্যে একজন ভদলোকের (যাহারা দরজার দাঁড়াইয়াছিলেন ) হাতের ভিতর দিয়া আমার বাম কতুই অবাধে চলিয়া গেল। তিনি কিছু টের পাইলেন কিনা তাহা দেখার জন্ম তাঁহার

মুখের দিকে চাওয়াতে তিনি যে দিকে চাহিয়াছিলেন সেই দিকে আমার দৃষ্টি গিয়া আমার মৃত বিবর্ণ শরীরকে বিছানার উপর দেখিতে পাইলাম। আমি কতকগুলি উপবিষ্ট ও দণ্ডায়মান লোককে দেখিলাম বিশেষত হুইজন স্ত্রীলোককে দেখিলাম এবং তাহারা যে কাঁদিতেছে তাহাও জানিলাম। পরে জানিয়াছি তাহারা আমার স্ত্রী ও ভগিনী। আমার তথন কোনও সম্বন্ধের ভাব মনে আসিতেছিল না—সবই এক বোধ হইতেছিল—যদিচ স্ত্রী পুরুষ ভেদের জ্ঞান ছিল।

ে। তখন আমি তাহাদের সাত্তনা করার জন্ম তাহাদের দৃষ্টি আকর্ষণ করিতে লাগিলাম কিন্তু কেহই লক্ষ্য করিল না দেখিয়া আমার হাসি আসাতে হাসিয়া ফেলিলাম। আমার তথন মনে হইল যে তাহার। প্রেত দেখিতে পার না কেবল সূল চক্ষেই দেখে। তাহারা মনে করিতেছে বে আমি মরিয়া গিয়াছি কিন্তু তাহা ভুল, ওই শরীরটা আমি নয় প্রকৃত আমি এই। তখন আমি ফিরিয়া বাহিরে যাইতে লাগিলাম। মাথা নীচু করিয়া কোথা পা ফেলি দেখিতে দেখিতে চলিয়া সদর দরজা (porch) ও সিঁড়ি পার হইয়া বাহিরে আদিলাম। পরে রাস্তায় আদিয়া দাঁড়াইয়া দেখিতে লাগিলাম। রাস্তাটা পূর্বে কথনও তত পরিকাররূপে দেখি নাই। বৃষ্টির দারা ধুইয়া ক্ষয়প্রাপ্ত রাস্তার মাটী সব দেখিলাম। পরে আমি কিছু মায়ার সহিত (pathetic) বাড়ীটা দেখিলাম, চিরকালের জন্ম বাড়ীত্যাগী লোকে যেমন দেখে। জীবনকালে আমার শরীর কিছু ছোট ছিল তাহা আমার অভিমত ছিল না। কিন্তু দেই প্রেত শরীর অভিমতরূপে বড় হইয়াছিল। পরিচ্ছদও আমার শরীরের উপযোগী হইয়াছিল। উহা কোথা হইতে আদিল তাহা আমি সাশ্চর্যো চিন্তা করিতেছিলাম।

তখন মনে হইল 'কিছুক্ষণ পূৰ্বে আমি কি ভয়ানক পীড়ায় আক্ৰান্ত

ছিলাম, পরে যাহাকে মৃত্যু বলে তাহা আসিল, এখন আমি কত ভাল বোধ করিতেছি। আমি এখনও জীবিত ও অতি ফুট চিন্তাকারী মহন্ত্র আছি। আর আমি পীড়িত হইব না মরিবও না।' এইরপ সানন্দ চিন্তার আমি নৃত্য করিয়া ফেলিলাম। আমি তথন জানিলাম যে আমার কোটের পিছনে দেলাই দেখিতে পাইতেছি কিন্তু আমার চকু ষ্থাস্থানে রহিয়াছে। তখন বুঝিলাম আমার শরীরের চক্ষু তখনও বাবহার করিতেছি এবং তাহার দারাই দেখিতেছি। তথন ফিরিয়া দেখাতে অামার বাড়ীর থোলা দরজা দিয়া আমার পূর্বে শরীরের মাথা দেখিতে পাইলাম এমং আরও আবিষ্কার করিলাম যে উর্ণাতন্তর ভার এক সূত্র আমার ক্ষরদেশ হইতে যাইয়া শরীরের ঘাড়ের তলায় (সমূথে) গিয়াছে তাহাতেই আমি শরীরের চক্ষু ব্যবহার করিতে পারিতেছি।

৬। পরে ফিরিয়া আমি চলিতে লাগিলাম। তথন পুনশ্চ অজ্ঞান হইলাম। জ্ঞান হইলে দেখি ছই পার্শ্বে ছইটি হস্তের ছারা বিধৃত হইয়া আমি শৃত্যে আছি (ইহা আতিবাহিক দেবতা কি ? তাহারা প্রেতকে অতিবাহিত করিয়া লইয়া যায়)। যাহার হাত দে যেন আমার পশ্চাতে আছে এবং আমাকে অনভিবেগে লইয়া যাইভেছে। পরে আমাকে ছুঁড়িয়া দেওয়াতে আমি এক অপরিসর, স্থনির্মিত, খেত কোয়ার্জ পাথরের উদ্ধিগামী (প্রায় ৪৫ ডিগ্রি ঢালু) রাস্তার গোড়ায় আসিয়া পড়িলাম ও তাহাতে ঠিক উত্তরমূথে চলিত লাগিলাম। সেই রাস্তা হইতে মেঘ যত উপরে পার্থিব বৃক্ষের মাথাও প্রায় তত নীচে। নির্জ্জনতার জ্ঞ আমার জনসঙ্গের ইচ্ছা হইল। তাহাতে মনে করিলাম প্রতি কুড়িমিনিটে ত একজন মরে অতএব শীঘ্রই সঙ্গী পাইব। নীচে আমি এক স্থন্দর নদী দেখিলাম ( যাহা এমারল্ড নদীর মত ) এবং পূর্বদিকে এক পর্বতশ্রেণী দেখিলাম। এইরূপে স্থৃতি, বিচার ও কল্পনা মনের

এই তিন প্রধান শক্তি আমার অটুট ও কার্য্যকরী ছিল। আমি অপরের সঙ্গের জন্ম বিশ মিনিট (যাহা আমার মনে হইল) অপেকা করিয়াও কাহাকেও পাইলাম না। তথন নানারূপ বিচার করিতে লাগিলাম ও সংশর্যুক্ত হইয়া মনে করিতে লাগিলাম দেব (angels) বা দৈত্য (fiends) যাহা হউক কেহ একজন আসিয়া আমাকে দেখা দিতে পারে। ইহাতে চারিদিকে স্থানে স্থানে আমি যেন ব্যক্তচিস্তার ভাষ। শুনিতে পাইলাম যে 'ভয় নাই, তুমি নিরাপদ'। কোন ব্যক্তি দেখি নাই বা তাহার বাক্য শুনি নাই, কিন্তু যেন অনতিদূরে কেহ আমার ভালর জ্ঞ ঐ চিন্তা করিতেছে বোধ হইল। ইহাতে আমার ভয়, শঙ্কা ও তজ্জনিত কষ্ট হইতে লাগিল। তাহাতে তথন এক অনির্বাচনীয় প্রেম ও কোমলতামাথা মুথ ক্লেকের জন্ত আমার গোচর হইয়া ভয় ও শক্ষা দূর করিল। হঠাৎ আমি কিছুদূরে দেখিলাম যে তিনটা স্থবৃহৎ প্রস্তর বা পাহাড় ঐ রান্তা রোধ করিয়া রহিয়াছে। কি করিব যথন মনে করিতেছি তখন একখণ্ড বড় ও রুফ্ক মেঘ (যাহা এক ঘন একর হইবে) আমার মাথার উপর দেখিতে পাইলাম। শীঘ্রই ইহা সঞ্চরণশীল অগ্নিময় বাণের (bolts) (বিজ্যতের ?) দারা পূর্ণ হইল। এ অগ্নিরেখা সকল ইতস্তত মেবের মধ্যে ষাইতেছে তাহা দেখিতে পাইলাম—বেমন স্বচ্ছ জলে মৎস্ত দেখা যার। মেঘটা ভিতরের দিকে কোর হইয়া এক বৃহৎ তাঁবুর মত ঘুরিতে লাগিল। তিনবার ঘুরিলে দক্ষিণ দিক্ হইতে কোন সত্ত্ব ( presence ) উহাতে প্রবেশ করিল তাহা বুঝিলাম, আর সেই সত্ত্ব আমার মত অল্লব্যাপী নহে কিন্তু সমস্ত দেশ ব্যাপিতে পারে তাহাও ব্যালাম। তথন ঐ মেঘের ডানদিক হইতে এক বাপ্সময় জিহ্ব। নির্গত হইয়া আমার মন্তকের ছইদিকে স্পর্শ করিল ও তাহাতে অভ্যের চিন্তা আমার মনে ঢুকিতে লাগিল বুঝিলাম। সেই চিস্তার ভাষা যে কি তাহা

বলিতে পারি না কিন্তু তাহা আমার মাতৃভাষায় সক্রণভাবে আমাকে ক্রাহার মনোভাব ব্ঝাইয়া দিল। তাহা অতি অল্পথায় (ইংরাজীতে যাহা বহু কথায় প্রকাশ হয় ) নিয়লিখিত বিষয় প্রকাশ করিল যথা— ইহা অমরলোকের পথ। ঐ প্রস্তর সকল ইহার দীমা। উহা পার হইলে আর তুমি শরীরে যাইতে পারিবে না ইত্যাদি। এরপ চিন্তা শেষ হুইলে মেঘটা পূর্বাদিকের পাহাড়ের দিকে সরিয়া গেল।" পরে ডাক্তার উইল্জ হঠাৎ দেই তিনটা প্রস্তারের সন্মুখে আসিয়া পড়িলেন এবং পরলোক দর্শনে কৌতৃহলী হইয়া দেখিতে লাগিলেন। উহাতে চারিটা প্রবেশপথ (যমের চারি ত্যার ?) ছিল; তন্মধ্যে একটা অন্ধকার আর কয়টা দিয়া ঠাতা, শান্ত ও স্থলর দেশ (তথাকার বায়ু সব্জ) দেখা যাইতেছিল। অনেক চিন্তার পর হঠাৎ তিনি এ সীমা অতিক্রম করিতে ইচ্ছা করিলেন কিন্তু মধাস্থলে যাইলে এক কুঞ্মেঘ তাঁহার মুথের দিকে আদিতে লাগিল এবং তিনি ব্ঝিতে পারিলেন যে তাঁহার গতিরোধ হইল। তথন তাঁহার অঙ্গ এলাইয়া পড়িল ও সেই মেঘ মুখে লাগিল। তিনি অজ্ঞান হইলেন ও পরে চক্রু মেলিয়া স্বগৃহে সেই রোগশ্যাায় নিজেকে শ্যান দেখিলেন। ইহার স্বিশেষ বিবরণ Myer's Human Personality, Vol. II. p. 315 जुडेवा।

१। विভिन्न कारणत अहे जिनती काहिनी हहेरज जाना यात्र य-(১) শরীর মৃতবং হইলেও মনের কার্যা উত্তমরূপে হইতে পারে স্থতরাং মন ও শরীর পৃথক্ এবং শরীরের নাশেও মন ঠিক থাকে। (২) তথনকার মনঃকার্যা যে কেবল স্বপ্নের ভার কল্পনামাত্র ভাষা নহে। দ্রস্থ ও নিকটস্থ যথার্থ বিষয়ের জ্ঞান যথন হইতেছিল তথন সেই বাক্তিদের প্রেতশরীরাদি অলীক কল্পনা হইতে পারে না। সকলেরই স্থৃতি, বিচার ও কল্পনা আদি বৃত্তি সুম্পষ্ট ছিল। (৩) মৃত্যুর সমর শরীর

হইতে গুটাইয়া প্রাণী এক জ্যোতিঃপিণ্ডের মত হয় পরে তাহা হইতে প্রবের অনুরূপ এক মনুয়াকার স্ক্রাদেহ হয়। এ প্রেত শ্রীর অভি স্ত্র রূপাদি ভূত নির্মিত কারণ তাহাতে শক্তপর্শরণাদি থাকে। (৪) পরিদুখ্যমান এই লোককে অনেকাংশে ভিন্নরূপে প্রেতেরা দেখে ও ব্যবহার করে। (৫) তথন মনই প্রধান। মনের সলল হইতে তাহাদের অনেক জ্রেয় ও ভোগা বিষয় উথিত হয়। ইহা বাতীত সকলের সাধারণ বিষয়ও আছে, ইহা স্বপ্ন হইতে প্রভেদ। (৬) তথন কাহারও ইন্দ্রিশক্তি অলৌকিক বিষয় গ্রহণ করিতে পারে। ইচ্ছামাত্রে বিষয় প্রাপ্তির জন্ম আনন্দ হয়। যদিও এই বিবরণ হইতে এক অবস্থার ( সানন্দ वा निवा) वाकित्मत्र विषय् वित्यविकारी काना यात्र किन्त व्यथम विवत्रण শোকের বিষয়ও জানা যায় তাহাতে মানস অবস্থার তারতমে। জ্ঞানশক্তির ও আনন্দের যে তারতমা হইবে তাহা অনুমেয়। (१) আনন্দের স্থায় শোকও আছে তাহাতে ইচ্ছামাত্রেই বিষয়প্রাপ্তি ( যাহা আনন্দের হেতু ) थाकित्व ना ७ हे जित्रमं कि क्ष इहेत्व। युव्दाः व्यन व्यवन मानम শোক ছঃথ থাকিবে। (৮) তাহাদের মূর্ত্তি জ্যোতির্ময় ও তদিপরীত। (৯) পরস্পরের মনে মনে মিলিয়া তাহাদের ভাষাজনিত জ্ঞান বা অপরের মনোভাবের জ্ঞান সরাসরি হয়। (১০) তাহাদের বিষয়জ্ঞান সভা ও প্রকৃষ্টও হয় এবং স্বপ্নের ভায়ও হয়। স্বপ্নে প্রতীক্ষিত ও ঈল্মিত বিষয় উথিত হয় এবং রূপক বিষয়ও কল্লিত হয়। প্রেতদেরও দেইরূপ হয়: व्यक्तिक नित्र मान यथार्थ विषय थारक यांचा यात्र थांव थारक ना। (১১) স্বপ্নে ক্চিৎ অলৌকিক দৃষ্টি আদি হয়; প্রেতদের (অন্তত দিব্য দেহীদের ) উহা স্বাভাবিক।

৮। কারণ-কার্যাঘটিত স্বাভাবিক নিয়মেই ইহা হয়। এ বিষয়ে লোকসমাজে অনেক অসমত কলনা প্রচলিত আছে; কর্মবাদের সহিত

তাহার সম্পর্ক নাই। আধুনিক ম্পিরিচ্য়ালিই বা প্রেতবাদীরা যে সব তথা আবিফার করিয়াছেন তাহাও কর্মবাদের সহিত সমঞ্জন। Sir Conan Doyle তাঁহার New Revelation গ্রন্থে প্রেভদের সম্বন্ধে নিম্লিখিত তথা বলিয়াছেন, যথা—(১) It is pre-eminently a life of the mind, as this is of the body অর্থাৎ প্রেভজীবন মনঃপ্রধান (यमन इंश् कीवन भंजीत श्रामा। (२) All are agreed that no religion upon earth has any advantage over another, but that character and refinement are everything অর্থাৎ সাধারণ লোকে যে মনে করে তাহাদের বিশেষ ধর্মবিশ্বাদেই পরলোকে ভালমন্দ গতি হয় তাহা ঠিক নহে চরিত্র ও জ্ঞানোৎকর্ষ হইতেই দেখানে সমস্ত হয়। অর্থাৎ কর্ম্মের দারাই ষ্থাযোগ্য গতি হয়। (৩) That they have no age, no pain, no rich and poor; that they wear clothes and take nourishment; that they do not sleep (though they spoke of passing occasionally into a semiconscious state) व्यर्श लाहारमंत्र वाना जनामि नाहे, भागीत পীড়া নাই, ধনী দবিদ্র নাই। তাহারা বস্ত্র পরিধান করে ও পোষণের দ্রবা গ্রহণ করে ( অবশ্র সঙ্কল্পের দারা উত্থিত )। তাহারা নিদ্রা যায় না কিন্তু কথন কথন অন্ধনিদ্রিত অবস্থায় থাকে (জাগ্রৎ সংস্কারে তাহারা অনিদ্র বা অস্থপ্ন থাকে তন্ত্রার সংস্কারে অন্ধনিদ্রিত থাকে। দেবতাদের বা স্থা শরীরীদের এক নাম অম্বগ্ন )। (8) 'Work' with us has come usually to mean 'work to live', and that \* \* \* was not the case with them-that all the requirements of life were somehow mysteriously 'provided' অৰ্থাৎ এখানে কাৰ্যা করা মানে সাধারণত জীবনধারণের জন্ম কার্যা করা ব্ঝায়, কিন্তু সেধানে

তাহাদের আবশুকীয় বিষয় অজ্ঞাতরূপে যোগান হয় (সঙ্গল্মাত্রেই উথিত হয় তাহা পূর্বেই বলা হইয়াছে )। (৫) The Spirit is not a glorified angel or goblin damned, but it is simply the person himself, containing all his strength and weakness, his wisdom and his folly, exactly as he has retained his personal appearance অর্থাৎ প্রেত (কাহারও অনুগ্রহে) নির্মিত একটা মহা দেবতা বা একটা অভিশপ্ত দানব নহে, কিন্তু সে, নিজে পূর্বে যেমন ছিল ঠিক দেইরূপ ব্যক্তি। তাহার বল অবল, জ্ঞান অজ্ঞান স্ব ঠিক্ থাকে—যেমন তাহার নিজের মূর্ত্তি ঠিক্ থাকে। ইহাও কর্মাবাদের কথা — কর্মাংস্কারেই সব হয়। (৬) That the spirit scene or the spirit dwelling, which might seem a mere dream thing to us, is as actual to the spirit as are our own scenes and our own dwellings অর্থাৎ আমাদের দুগা ও আবাদ বেমন আমাদের নিকট সতা বোধ হয় প্রেতদের দৃশ্য ও আবাস আমাদের নিকট স্বপ্রবং মনে হইলেও তাহাদের নিকট ঠিক ঐরপ সত্যবোধ হইয়া থাকে। (৭) প্রেতেরা কোধায় থাকে তদ্বিয়ে ইহা দ্রপ্তব্য "she went on to say that the sphere she inhabited was all round the earth" অর্থাৎ সে (মিডিয়মে ভর করা প্রেত) বলিয়াছিল যে, যে মণ্ডলে সে বাস করে তাহা পৃথিবীর চতুর্দিকে স্থিত। শাস্ত্রের ভূ ও ভূব লোক এইরূপ এবং নিমের দৈবদেহীদের বাস।\* প্রাচ্য ও প্রাতীচা উভয় দেশেই প্রবাদ আছে যে প্রেতদের চকু নির্নিমেষ এবং

ভাহারা পরলোকে অবস্থান্তরতা প্রাপ্ত হয়, বরাবর এক অবস্থায় থাকে না। এতদাতীত মৃত্যুকলে যে আজীবনের কর্ম্মংস্কার স্থৃতিরূপে ক্ষণমাত্রেই পিণ্ডীভূত হইয়া উঠে তাহা অনেকের অনুভূতি হইতে জানা যায়। এ বিষয় কর্মাশয় প্রকরণে কথিত হইয়াছে। ডাক্তার উইল্জ ইহার কোন উল্লেখ করেন নাই। সম্ভবত তিনি শরীর বিয়োগের সময় অজ্ঞান ছিলেন বলিয়া ইহা তাঁহার স্ফুট অনুভব হয় নাই অর্থাৎ ঐ অংশ

কোন কোন মিডিরম এরপ আছে যাহাদের শক্তিতে টেবিল আদি ত্রব্য শ্রেড উথিত হয় এবং কাহারও শরীরনির্গত দ্রব্যের দারা প্রেতেরা স্প্রব্য শরীর (materialised apparition) ধারণ করিতে পারে। আবিষ্ট ব্যক্তি যে সব সময় প্রেতের দ্বারা আবিষ্ট হয় তাহা নহে। কখন কখন নিজের এক অঞ্চরূপ আত্মভাবের দারা, কখন পার্যন্ত বা দূরস্থ জীবিত ব্যক্তির দারা আবিষ্ট হইয়া কথা বলে বা লেখে। এই জন্ম এবিষয়ের সমস্ত কথা গ্রাহ্য হয় না। আমাদের দেয়ংদে এরাপ অনেক হইয়াছে, কিন্তু একদিন লেখা হইল "यञ्चाथ ভট্টাচাৰ্য্য" জিজ্ঞাদা করিয়া জানা গেল বাড়ী বালী, বেঙ্গল ব্যাঙ্কে কাজ করিত, বেতন ৩৫) টাকা ছিল, ৩০ বৎসর পূর্বে মৃত হইয়াছে ইত্যাদি। সেধানে যে २। इ जन लोक छिल मकलिए ७० वरमत्त्रत्र कम वशक्ष अवर क्टरे छेहां क जानिल ना বা জানারও সম্ভাবনা ছিল না। পরে অনুসন্ধানে ঐ সব বিষয় সত্য বলিয়া জানা বায়। Doyle বলেন যেমন কোন টেলিগ্রাফ লাইনে যদি একবারও একটি ঠিক তার আদে তবে বহুবার গোল হইলেও উহা যে ঠিক লাইন তাহা বলিতে হইবে। এক্ষেত্রেও সেইরাপ। বিশেষত প্রেতেরা মনঃপ্রধান বলিয়া, পার্থিব জ্ঞানবৃদ্ধি হইতে তাহাদের বেশী কিছু জ্ঞানবৃদ্ধি হওয়ার সম্ভাবনা নাই বলিয়া এবং সময়ে সময়ে আবলা অবস্থায় থাকে বলিয়া তাহাদের জ্ঞাপিত বিষয় গোলমেলে হওয়া যে স্বাভাবিক ইহা অজ্ঞ সমালোচকেরা বুঝে না। অনেক সময় মিডিয়মেরা ঘুমস্ত লোকের দারা আবিষ্ট হইয়া তাহার মপের কথা বলে। প্রেতাবেশের পক্ষেও দেইরূপ ঘটিতে পারে। Mrs. Piper নামক প্রসিদ্ধ এক মিডিয়মের দারা আমেরিকার এক প্রসিদ্ধ মৃত ব্যক্তি আত্মীয় ও বলুদের নিকট এরূপ সব কথা প্রকাশ করেন যে সেই মৃত ব্যক্তিই কথা বলিতেছেন তদ্বিবরে मकरल निः मः भग्न इन ।

এখানে প্রেতবাদীদের সম্বন্ধে কিছু বক্তব্য। যাহার উপর ভর করিয়। প্রেতেরা কার্ব্য করে তাহাদের মিডিরম বলে। প্লাংশেট আদির দ্বারা লেখা, আবিষ্ট হাতে লেখা, বা আবিষ্ট হইয়া কথা বলিয়া জানান প্রভৃতি উপায়ে মিডিয়মের দারা প্রেতেরা জ্ঞাপন করে ৷

তাঁহার স্মরণার্চ হয় নাই। মৃত্যুকালে মুম্বু বা মৃত বাক্তিকে দূরস্থ আত্মীয় বন্ধু বা অন্তেও দেখিতে পান (২ পরিশিষ্ট ২ প্রঃ)। ইহাকে wraith বলে। এবং ইহা প্রায় পরলোকে বিশ্বাদী ও অবিশ্বাদী সকলেই সভা বলিয়া গ্রহণ করেন, কারণ এ বিষয়ের ভুরি ভুরি উত্তম প্রমাণ আছে। ইহা বুঝাইবার জন্ম তুইটী থিওরী আছে:—(১ম) মৃত্যুর পর প্রেতের স্ক্রশরীরে আগমন, ও (২য়) টেলিপ্যাথি বা দূরবেদন। দূরবেদন থিওরী অনুসারে মৃতবাক্তি মনে মনে চিন্তা করাতে দূরস্থ আত্মীয়াদিরা তাহাকে দেখিতে পায় কিন্তু সেই দেখা, কথাশুনা আদি সম্পূর্ণ মায়া বা hallucination বা বাহারপে প্রতীয়মান মান্স ঘটনা। ইহা অসম্ভব নহে কারণ কোন কোন ইচ্চাশক্তিসম্পন্ন ব্যক্তি যদি একাগ্র হইয়া ইচ্চা করে যে আমাকে অমুক দেখুক তবে কোন কোন স্থলে গ্রাহক বাক্তি তাহাকে দেখিতে পায়। ইচ্ছাশক্তি প্রয়োগ না করিলেও কথন কথন ওরূপ কেহ কেহ দেখিতে পায়। ইহাতে দূরবেদনবাদীরা মনে করেন মাত্র ঐরপেই মৃত্যুকালে প্রেতদর্শন হয়।

কিন্তু সব ক্ষেত্রে এই থিওরী থাটে না এবং প্রেতের বাস্তবিক আগমন করার থিওরীই থাটে। Dr. Gurneyর Phantasms of the Living পুস্তকে বিবৃত এই ঘটনা এবং অনেক অন্ত ঘটনা প্রেতের আগমনবাদই প্রমাণ করে। কর্ণেল ক্লার্কের পত্নী একদিন বার্বাডোজ দীপে আপন বারালায় বসিয়াছিলেন। তাঁহার কৃষ্ণাঙ্গ বি তাঁহার ক্সাকে ঠেলা গাড়িতে নিয়া নীচে বেড়াইতেছিল। তিনি উঠিয়া ঘরে याइटल्टइन अमन ममग्र के वि आमिया विलल "मामाम, त्य जन्ताक नी व्यापनात महिल कथा कहिटलिहालन छेनि एक ?" शिरमम क्रांक विलालन, "কেহ আমার সঙ্গে কথা বলে নাই বা আদে নাই।" ঝি বলিল "একজন খুব ফাাকাদে লয়া ভদ্ৰলোক আপনার সহিত কথা বলিতেছিলেন, কিন্তু

আপনি অভদ্রতা করিয়া কিছু উত্তর দিতেছিলেন না।" মিদেদ্ ক্লার্ক বিয়ের উপর কিছু বিরক্ত হইলেন কিন্তু বি সাগ্রহে বলাতে উহা निथिया त्राथितन। शत्त्र थवत्र आंत्रिन त्य थे निन श्राय थे नमय ্ৰতাহার প্ৰাতা টোবেগো দ্বীপে ( ঐ দ্বীপের গভর্ণর ) মৃত হইয়াছেন এবং মৃতের চেহারা ঝি (তাঁহাকে কথনও না দেখিলেও) ঠিক বিবৃত করিয়াছিল।

মরিবার অনেক পরে স্বপ্নেও মৃতব্যক্তিকে দেখিতে পাওয়া যায়। দূরবেদন থিওরী অনুসারে প্রথম ঘটনায় ভাতা ভগিনীকে মনে করিতেছিল; ভগিনী 'গ্রাহক' নহে বলিয়া দেখিতে পায় নাই, ঝি 'গ্রাহক' ছিল বলিয়া দেখিয়াছিল। স্বপ্নে দেখার ঘটনায় গ্রাহকের মনে মৃতের इक्का मित्न निहिত थारक अक्षकात छेहा अक्षिठ हरा। এই थिखती মানিতে গেলে এত জটিল ও অসম্ভব বিষয় স্বীকার করিতে হয় যে তদপেক্ষা মৃতের আগমন অনেক সহজ ও সম্ভবপর থিওরী। মৃত্যুর অনেক পরে প্রেতকে দেখার প্রমাণও আছে তাহাতে "দূরবেদন" थिखत्रौ थाएँ ना।

৯। শাস্তার্নারে সপ্তপ্রকার দিব্যলোক ও সপ্তপ্রকার নিরয়লোক আছে। ভূ, ভূব, স্ব, মহ, জন, তপ ও সতা এই সপ্ত দিব্যলোক। শুভকর্মের সংস্কারের তারতম্যে ঐ ঐ লোকে গতি হয়। যদ্বারা পার্থিব ভাবের উপরে যাইতে পারা যায় এরপ যোগরপ কর্মের দারা মহ আদি উচ্চলোকে গতি হয়। সাধারণ পুণাকর্মের দারা ভূরাদি লোকে গতি হয়। সেইরপ অপুণ্য কর্মের দ্বারা নিরয়লোকে স্বাভাবিক নিয়মে গতি হয়। পূর্বে দেখান হইয়াছে (আয়ু প্রকরণে) যে জাগ্রং (ও স্বপ্ন) সংস্কার বা অস্ত্র্প্তি সংস্কার এ প্রেত্জীবনের আয়ু। নিদ্রায় বা স্ব্রিতিত এ মনঃকার্য্য ক্রন হয়, স্তরাং মনঃপ্রধান প্রেতদেহ ক্রাক্প্রতাঙ্গ হইয়া

যায়। তাদৃশ অবস্থাই স্ক্ল বীজজীব। উহা ক্লান্স এককৈবিক প্রাণীর প্রাণনকারী জৈবশক্তির অনেকাংশে তুল্য। সেই স্ক্র ঈষদ্বাক্ত জৈব-শক্তি পিতৃবীজে (অর্থাৎ দেহের আদি বীজে) অধিষ্ঠান করত স্বদংস্কারোপযোগী শরীর নির্মাণ ও ধারণ করিতে থাকে। উহা পরলোক হইতে পতিত হইয়া যে লোকে যাইবে তথায় আরুষ্ট হইয়া এবং জনকদের হৃদয়েও আকৃষ্ট হইয়া যায় ও অবসর পাইলে দেহধারণ করে।

১০। শাস্ত্রে আছে ঘাঁহারা যোগের দারা (অর্থাৎ শরীর ক্রিয়ার রোধের ও ধানবিশেষের দারা) দেহাতীতভাবে যাইতে পারেন (বৌদ্ধেরা যাহাকে অনাগামী অবস্থা বলেন) তাঁহারা পরলোকের আতি-বাহিক দেবতাদের ঘারা অতিবাহিত হইয়া ব্রন্নলোকে বা স্তালোকে यान आंत्र शूनत्रांवर्त्तन करत्रन ना। ज्था इहेर्ज्हे किवनानिर्द्धांन नाड করেন। আর যে যোগীরা দেহাতীতভাবে সমাক্ যাইতে না পারিয়াছেন তাঁহারা অতিবাহিত হইয়া চক্রলোকে যান। ভোগক্ষয়ে তথা হইতে পূর্ব্বোক্ত প্রকার স্ক্র বাজজীবরূপে রুদ্ধেন্তিয় হইয়া (শঙ্করাচার্যা বলেন মুলারাভিহত পুরুষের মঙ অজ্ঞান হইয়া) পৃথিবীতে আসেন। পরে শস্তাশ্রে ( অভোগে অর্থাৎ শস্তাদেহের দেহী না ইইয়া ) বাস করেন ও উপনিষদের ভাষায় "গুনিপ্রাপতর" ভাবে উপযুক্ত জনক-জননীর (তাহাদের জনকলাভ বোধ হয় হুর্ঘট বলিয়া "হুনিপ্রাপতর") অপত্য হন। জোতি, অহঃ, শুক্লপক্ষ, ধৃম, রাত্রি ইত্যাদি আতিবাহিক দেবতার বিষয় সহজবোধা নহে। শঙ্করাচার্যা বলেন ইহা যোগীদের গতিবিষয়ক कथा, সাধারণ লোকের অত কিছু হয় না। তাহারা পৃথিবীর নিকটেই থাকে ও নিদ্রার সংস্কার উঠিলে অভিভূত হইয়া পৃথিবীতে আসে ও সহজে পিতৃ বীজ লাভ করিয়া শরীর ধারণ করে (নাতিচিরেণ বিশেষাৎ ৩) ১)২৩ শারীরক হত্ত জন্তব্য )। পুরাণেও আছে "স্বর্গা লোকাদবাক্ প্রাপ্তো

বৎসরাৎ পূর্বমেব তু। মাতুঃ শরীরং প্রাপ্রোতি" অর্থাৎ স্বর্গলোক হইতে নীচে আদিয়া এক বৎসরের মধ্যেই মাতার শরীর প্রাপ্ত হয়।

জীবকে জ্রাণ হইয়া শরীর গঠন করিতে হইলে প্রথমে জ্রণের যেরূপ করণশক্তির বিকাশ ভাদৃশ বিকাশের শক্তিযুক্ত হইতে হইবে। নিদ্রাভি-ভূত শরীরহীন মন যে তাদৃশ অস্ফুট-শক্তি-বিকাশশালী তাহা সহজেই বুঝা যায়। স্থতরাং গর্ভপ্রবেশ এরপ হইয়াই হয়। মাতা স্বংগ বা জাগ্রৎকালে কথন কথন গর্ভে কে আদিল তাহা জানিতে ও দেখিতে পায়। সে কেত্রে telepathy, পর্চিত্তজ্ঞতা, ক্লেয়ারভয়ান্স ইত্যাদি-জাতীয় শক্তিতেই মাতা সেই স্ক্লীভূত জীবের বিষয় জানেন। অনেক পরচিত্তজ্ঞ ব্যক্তি, তোমার মনে নাই, এরপ সংস্থারাহিত কথা বলিয়া দেয়। **একে**ত্রেও তজ্জাতীয় শক্তির দারা মাতা গর্ভস্থ জীবের বিষয় জ্বানে ও দেখিতে পায় এমন কি কথাবার্ত্তা করিতেও পারে।

আধুনিক প্রেতবাদীদের অনেকে জন্মান্তরবাদ গ্রহণ করিয়াছেন। Lodge বলেন "many people have felt the odd sensation of having been at a place before and of knowing instinctively what is to be found round the corner or through a door. The experience has been called de ja vu. It is difficult to explain, but the inclusion of some fragment of a former personality, with overlapping fragments of memory of a previous existence is a working hypothesis towards an explanation of a faculty which in a few exceptional people is fairly strong". অর্থাৎ "কোন কোন লোকের এরপ অসাধারণ বোধ হয় যাহাতে তাহারা জানিতে পারে সেই স্থানে তাহারা পুর্বেছিল, কিঞ্চ তাহারা স্বতই জানে যে

follows one which has been misspent "অর্থাৎ "এই উদাহরণে
শুধু যে পুনর্জন্ম দিন হয় তাহা নহে, ইহার দ্বারা বৌদ্ধদের কর্মবাদও
দিন হয় যন্মতে এক চুশ্চরিত জীবন হইতে পরের ছঃখনয় জীবন ঘটে।"
Colonel De Rochas হিপ্নোটাইজ্ করিয়া পূর্ব্ব পূর্ব্ব ক্রমে
জীবনবৃত্ত দেখিতে বলিয়া আবিষ্ট ব্যক্তিদের পূর্ব্ব পূর্ব্ব অনেক জন্ম
(স্ত্রী পুরুষ) দেখাইয়াছিলেন। \* এ জন্ম সকলের মধ্যে মধ্যে ফাঁক।

১১। প্রেতেরা কোথায় থাকে তৎসম্বন্ধে প্রেতবাদীদের মত পূর্বে দেখান হইল। উহা অল্পদিন হইল আবিষ্কৃত হইতে আরম্ভ হইয়াছে স্কুতরাং এখনও অসম্পূর্ণ। কর্মবাদীদের প্রাচীন শাস্ত্রে ঐ বিষয়ে যাহা বলে তাহা অনেকাংশে দর্শনসম্মত। স্কুতরাং তাহা অতঃপর বিবৃত

\* কবি টেনিসন সময়ে সময়ে নিজের নাম জপ করিতে করিতে এরূপ অবস্থালাভ করিতেন যাহা সোহহং ধ্যান করিতে করিতে সাধকেরা উপলব্ধি করেন। তিনি বলেন "একাধিকবার যখন আমি একাকী বসিয়া যে পদটা আমার সংজ্ঞা (নিজের নাম) তাহা বলিয়া নিজের ভিতরে নিজেকে ভাবনা করিয়াছি তখন আমার 'আমিত্ব' এই সসীম মরশরীর হইতে বিলিপ্ত হইয়া নামহীনে মিশাইয়া গিয়াছে—যেমন একখণ্ড মেঘ আকাশে মিলাইয়া বায় সেইরূপ। এই সময়ে শরীরের ও কুদ্র আমিত্বের ভাব গেলেও এরূপ স্থপিত্ব নিঃসংশয় বোধ ছিল যাহা স্থেয়ির মত এবং পূর্বে আমিত্ব একটু ক্লুলিজের মত।

মোড় ফিরিলে বা দরজার ওপাশে কি আছে। ইহা বুঝা কঠিন; ভবে

আমাদের পূর্ব আত্মভাবের কোন অংশ কিছু ব্যক্তযুত্তির অংশযুক্ত

হওয়াতে উহা হয়-এরপ বাদ গ্রহণ করিলে, এই শক্তি যাহা ব্যক্তি-

বিশেষে কিছু বলবতী তাহা বুঝার বিষয়ে স্থবিধা হয়।" \* আমরাও

এরপ ঘটনার কয়েকটা উদাহরণ জানি। Sir A. C. Doyle

এইরূপ ঘটনা হইতে মনে করেন কেহ কেহ কারণ-বিশেষে পুনর্জন্ম

গ্রহণ করে। ইহা দার্শনিক কথা নহে। স্বভাবতই উহা হয়। এক-

জনের ঐরূপ পূর্বাস্থতি হইতে ইনি অনুমান করেন যে "This case

seems to support, not only re-incarnation, but the

Buddhist doctrine of Karma by which the unhappy life

বলা বাছল্য টেনিসন যাহা করিতেন তাহা প্রকৃত প্রস্তাবে সোহহং সাধন এবং তাহার ফলও ঐ সাধনের অনুরূপ সর্বব্যাপিত্তাবঁ। ইহা জন্মান্তরীণ সাধনের ফল বলিতে হইবে। অন্তর্গুও ঐরূপ ভাব দৃষ্টনাধন বিনা আদিয়াছে তাহা আমরা জানি। টেনিসনের উহা প্রতিকূল শিক্ষাদি কারণে অন্তর্গুও হইতে পারে নাই। ভারতে ঋষিযুগে ঐরূপ প্রবল সংস্কার কাহারও কাহারও প্রকৃতি হইয়া পরে উহার সাধন এবং
ঐ অন্তর্গুটিমূলক বুক্তি হইতে আত্মজ্ঞানবিদ্যা প্রকাশিত হইয়াছে ইহা স্ব্যুক্তি সহকারে
বলা বাইতে পারে। বাগান্ত্রী ঋষির আত্মজ্ঞানের ঋক্সকল স্মধ্য।

\* ত্রী শরীর বা পুরুষ শরীর গঠনের সংস্কার বা শক্তি সর্ব্বপ্রাণীর ভিতর আছে।
পুতিকাদির আহারবিশেষে শরীরের ত্রী পুং ভেদ হয়। উচ্চ প্রাণীতেও উহা হইতে পারে।
Dr. Crewe, Head of the Animal Breeding Department of the University of Edinburgh ইহা প্রতাক্ষ করিয়াছেন—"A hen which had laid many broods of eggs from which chickens had been reared began in old age to assume the plumage and manners of a cock. The bird actually succeeded in "treading"—that is fertilizing—other hens which then laid eggs. \* \* \* When it was killed it was found that the ovary or egg-producing organ had been destroyed by disease, but that a testis or spermatozoon producing organ has been budded off the cells lining the body cavity." অর্থাৎ একটা কুরুটা, যে পুর্বেষ ভিন পাড়িয়াছিল সে বৃদ্ধ বয়সে ক্রুটের মত আচরণ আরম্ভ করিয়াছিল ও তাহার ক্রুটের মত পালক গজাইয়াছিল। এমন কি সে অন্ত ক্রুটার গর্ভোৎপাদনও করিয়াছিল \* \* \* তাহাকে মারিলে দেখা যায় যে তাহার অপ্তজননের যন্ত্র নই ইইয়া গিয়াছে।
এবং পুংবীক্ষ জননের যন্ত্র বা মুক্ষ শরীরাভাত্তরম্ব কোষময় আন্তর হইতে গজাইয়াছে।

হইতেছে। অবগ্র উহা সাক্ষাৎকারের বিষয়, অনুমানমূলক দর্শনশাস্ত্রের বিষয় নহে। বহুকাল ঐ শাস্ত্রবাক্য চলিয়া আসাতে উহার সহিত অনেক কলনা মিশ্রিত হওয়া সম্ভব। জৈন, বৌদ্ধ, ও আর্ষণাল্ডে পরলোকের বিবরণের কিছু কিছু ভেদ থাকিলেও মূল ব্যবস্থা একইরূপ। বৌদ্ধদের কামাব্চর, রূপাব্চর, অরূপাব্চর প্রভৃতি বিভাগ যোগদর্শনের ব্যাসভাষ্যস্থ বিভাগের অনুরূপ প্রণালীর। ব্যাসভাষ্যে সপ্ত নির্মলোক ও সপ্ত স্বৰ্গলোকের কথা আছে। থৌদ্ধদেরও প্রায় ঐরপ।

अवीहि, महाकान, अश्रतीय, द्रोत्रव, महाद्रोतव, कानस्य ও অন্ধতামিল্র এই স্থানিরয়লোক। এইথানে "স্বকর্মোপার্জিত ছঃথবেদনাঃ প্রাণিনঃ কষ্টমায়ঃ দীর্ঘমাক্ষিপা জায়ত্তে" (যোগভাষ্য) অর্থাৎ সেইথানে নিজকর্মোপার্জিত হঃথভোগী জীবগণ কষ্টকর দীর্ঘ আয়ু গ্রহণ করিয়া জাত হয়। এই নিরয়লোক সকল যথাক্রমে ঘন (বা সংহত পার্থিব ধাতু), দলিল (জল বা ঘন অপেকা অসংহত পার্থিব অংশ), অনল, অনিল (পার্থিব বায়ুকোষ), আকাশ (বায়ুর বিরলাবস্থা) ও তম বা অন্ধকারময় শূল এই সকলে প্রতিষ্ঠিত।

এই দকল অবস্থা সূল পৃথিবী-সম্বনীয়। দেই অবস্থা দকল ফ্ল্ম-করণযুক্ত অথচ ক্রশক্তিত্ব হেতু কষ্টময় চিত্তযুক্ত নারকীদের নিকট ষেরপ বোধ হয় তাহাই অবীচি আদি নিরয়। শরীর ও শরীর-সম্বন্ধীয় ভাবের প্রাবল্য থাকিলে ও স্থলপদার্থ ব্যতীত অন্ত স্ক্রপদার্থ-বিষয়ক সংস্থার না থাকিলে নিরয়লোকে গতি হয়। তাহাতে প্রেতশরীর গুরুবং বোধ হয় কিন্তু স্ত্মত্ব হেতু পার্থিব ধাতুর দারা বাধিত না হইয়া পৃথিবীর অভান্তরে যেথানে জড়তা অধিক সেই অবীচি আদি নিরয়লোকে নিমজ্জিত বা পতিত হইয়া থাকে। নির্যাদের প্রেতশরীরে যেরূপ গুরুত্ব, ইল্রিয়ের রুদ্ধভাব এবং অতাধিক অপূরণীয় রাগ্রেষ বশত মান্সিক

ক্ষুভিৰেক ভ্ৰাৰ প্ৰোক্ত dra college central Library চাঞ্চলাজনিত মহান্ বিষাদ আদে, দৈবলোক সমূহে ঠিক তাহার বিপরীত ভাব হয়। ধর্মাক ম্মের লক্ষণ শরীর ও তৎসম্বন্ধীয় অভিমানের বিরোধি কর্ম। যাঁহারা যোগের দারা যত শরীরাভিমান ত্যাগ করিয়াছেন ' তাঁহারা তদমুরূপ স্ক্লদেহ ধারণ করিয়া উচ্চলোক সকল প্রাপ্ত হন।

ভূঃ, ভুবঃ, স্বঃ, মহঃ, জন, তপঃ ও সত্য এই সাতটি স্বৰ্গলোক। ভূলোক এই পৃথিবী মাত্র নহে কিন্তু তাহা এই পৃথিবীর সহিত যুক্ত এক মহান্ স্ক্লোক কারণ যোগভাষ্যমতে তাহাতে পুণাত্মা দেবমনুষ্যেরা অর্থাৎ প্রেতমনুযোরা থাকেন (Dr. Wiltseএর অমুভূতি দ্রষ্টবা)। এইরপে ভুবঃ, স্বঃ ( বা মাহেক্র লোক ) এবং মহঃ ক্রমশ উচ্চ দেবলোক। সেথানে উত্থান প্রাদাদি আছে বলিয়া বর্ণিত হয়। জন, তপঃ ও সত্যলোককে ত্রিবিধ ব্রহ্মলোক বলে। পুণাকর্ম্মের ও যোগরূপ কর্ম্মের তারতম্যানুসারে এই সকল লোকে গতি হয়। স্বর্লোক বা মাহেল-নিবাদী দেবতারা দক্ষলদির, অণিমাদি ঐশ্ব্যাদপদ এবং কলায়। সেইরূপ মহর্লোকের দেবগণ মহাভূতবশী, ধ্যানাহার ও সহস্রকলায়। জনলোকের দেবতারা ভূতেন্দ্রিরণী ও দ্বিগুণ আয়ুর্কু । তপোলোকের দেবতারা ভূতেক্রিয় ও তন্মাত্র-বশী। ইঁহারা ধাানাহার, উর্দ্ধরেতা অর্থাৎ ( ব্রহ্মচর্য্য প্রতিষ্ঠিত হইলে এই লোকে গতি হয় ) এবং উদ্ধিন্ত সতালোকের জ্ঞানের সামর্থাযুক্ত ও নিম্নলোক সমূহের অনাবৃত জ্ঞানসম্পন্ন ( অর্থাৎ স্ক্র, ব্যবহিত বা ব্যবধানযুক্ত ও বিপ্রকৃষ্ট বা দূরস্থ বিষয়ের জ্ঞানদপার)। তৃতীয় সতালোকের দেবনিকায় চতুর্বিধ—অচ্যুত, শুদ্ধনিবাস, সত্যাভ ও সংজ্ঞাসংজ্ঞী। ইঁহারা বাহুভবনশূন্ত, স্বপ্রতিষ্ঠ, পূর্ব পূর্ব অপেকা উপরিস্থিত, প্রধানবশী এবং মহাক্রায়। তন্মধ্যে অচ্যুতেরা স্বিতর্ক ধ্যানস্থ্যুক্ত, শুদ্ধনিবাদেরা স্বিচার্ধ্যানস্থ্যুক্ত, স্ত্যাভেরা আনন্দ-মাত্রধ্যানস্থ্যুক্ত, আর সংজ্ঞাসংজ্ঞীরা অস্মিতামাত্রধ্যানস্থ্যুক্ত।

বস্তুত এই ব্রহ্মাণ্ডের সর্ববাণিী যে অতি স্ক্রতম মূলভাব তাহাই সভালোক; ভরিবাস দেবগণের নিকট ভজ্জা অপর সমস্ত লোকই অনাবৃত। তদপেকা সুনতর ব্যাপীলোক তপঃ। অত্যাত্ত লোকও সেইরূপ। নিমলোক নিবাসিগণের উচ্চলোক প্রায়ই আবৃত থাকে এবং তত্তদপেকা নিম্লোকগণ অনাবৃত থাকে। আমাদের ইক্রিয়গণ এই দৃশ্যমান গ্রহতারকাদি ও তাহাদের রশ্মি আদি পূর্ণ স্থুল লোকের অনুরূপ স্থাক্রিয়াত্মক বলিয়া তদপেক্ষা স্ক্ললোক দকল আমাদের অগোচর থাকে। নিমন্থ দেবগণ ইন্দ্রিয়ের যথাভিল্যিত তর্পণপ্রাপ্তে স্থী আর উচ্চস্থ দেবগণ ধ্যানাহার এবং তাঁহারা অতি মহৎ আধ্যাত্মিক স্থথে स्थी।

১২। লোক সকলের বিবরণ শাস্ত্রে যেরূপ পাওয়া যায় ও যুক্তির দারা যেরূপ বুঝা যায় তাহা উপরে উক্ত হইল। অতঃপর কিরূপে এই ব্রনাপ্ত অভিব্যক্ত হয় তাহার শাস্ত্রীয় বিবরণ প্রদর্শিত হইতেছে।

এই ব্রন্ধাণ্ডের উপাদান-কারণ বিরাট্ পুরুষের ভূতাদি নামক অভিমান। শাস্তে বিশ্বের অগ্রাকে হিরণাগর্ভ বা অক্ষরত্রন্ম বা ত্রন্মা বলা হইয়াছে। স্থৃতিতে (ভারতে) আছে—"দর্মতঃ পাণিপাদং তৎ দর্ম-তোহকি শিরোমুখন্। সর্বতঃ শ্রুতিমলোকে সর্বমাবৃত্য তিষ্ঠতি॥" "হিরণাগর্ভো ভগবান্ এষ বুদ্ধিরিতি স্বতঃ। মহানিতি চ যোগেযু বিরিঞ্জিরিতি চাপাজঃ॥ সাংখ্যে চ পঠাতে শাল্তে নামভি বঁহুধাত্মকঃ। বিচিত্ররপো বিশ্বাত্মা একাক্ষর ইতি স্মৃতঃ॥" অর্থাৎ "দর্বত তাঁহার পাণিপাদ, দর্মত অফিশির ও মুখ, দর্মত তাঁহার শ্রুতি; তিনি সমস্ত আবরণ করিয়া আছেন।" "ইনিই ভগবান্ হিরণাগর্ভ, বুদ্ধি (বুদ্ধিতত্ত্ব সাক্ষাৎকারী), মহান্ ( মহতত্ত্বা মহান্ আত্মার সাক্ষাৎকারী), বিরিঞি অজ ইত্যাদি বহুনামে সাংখ্য ও যোগশাস্ত্রে পঠিত হন। তিনি বিচিত্র-

কর্ম কর্ম করি বিশ্ব তাহির ইচ্ছাদির প্রতিমানে স্থিত ), একাকর ( অক্ষর ব্রহ্ম ) এইরূপে স্মৃতিতে উক্ত হন।"

বেদে আছে "হিরণাগর্ভঃ সমবর্ত্ততাত্রে বিশ্বস্ত জাতঃ পতিরেক আসীৎ" অর্থাৎ হিরণাগর্ভ পূর্ব্বে ছিলেন আর (ইহ সর্গে) জাত হইয়া বিখের একমাত্র পতি হইয়াছিলেন। অত এব হিরণাগর্ভরূপ অবস্থাও একটা জন্ম এবং তাহাতেও জাতি, আয়ু ও ভোগরপ তিবিধ কর্মফল আছে। পূর্বস্টিতে বাঁহারা সান্মিতসমাধিসিদ্ধ হইয়া 'আমি সর্বভ্তস্থ' এবং 'সর্বভূত আমাতে প্রতিষ্ঠিত' এইরূপ সংস্কার লইয়া যান তাঁহারা প্রলয়ের পর ঐরপ জ্ঞান লইয়া আবিভূতি হন। কুলুকভট্ট হিরণাগর্ভ সম্বন্ধে মতুসংহিতার টীকায় এইরূপ লিথিয়াছেন—"যেন পূর্বজন্মনি হিরণাগর্ভোহ্যস্মীতি \* \* \* পর্মাত্মোপাসনা কতা \* \* \* হিরণাগর্ভ-রূপভয়া প্রাত্তভূতি:।" অর্থাৎ "যিনি পূর্বজন্মে আমি হিরণাগর্ভ ( দর্ববাপী, সর্বজ্ঞ ) এইরূপে পরমাত্মোপাদ্না করিয়া দিদ্ধ হইয়াছিলেন, তিনি ইহদর্গে হিরণাগর্ভরপে প্রাহভূত হইয়াছিলেন।" লিঞ্চ বা করণশক্তি সকল বিশেষ ব্যতীত বা দেহরূপ আশ্রয় ব্যতীত ব্যক্ত থাকিতে পারে না (৪১ সংখ্যক সাংখ্যকারিকা দ্রষ্টবা) অতএব হিরণাগর্ভদেবেরও বিশেষ বা শরীর থাকিবে। তবে তাঁহার স্থলশরীরগ্রহণের সংস্থার না থাকাতে সাধারণ প্রাণীর ভাষ স্থলশরীরগ্রহণ বা ক্ষুদ্র দেবতাদের মত সাকার শরীরগ্রহণ হয় না কিন্তু অস্মিতামাত্রের অধিষ্ঠানস্বরূপ সর্বভূত্ত্ব, সর্ববাপী, অসীমবং সৃশ্মশরীর হয় ও তাহাতে অব্যাহত দিবাদর্শন-শ্রবণাদি ( সাধারণ চক্ষুরাদির মত নহে অর্থাৎ পূর্ব্বোক্ত 'সর্বতোহক্ষি-শিরোমুথম্' ইত্যাদিরপ ) করণশক্তি ইচ্ছামাত্রেই বিকাশের উপযোগী হইয়া থাকে এবং তৎসহ সর্বব্যাপিত্ব ও সর্বভাবাধি-ষ্ঠাতৃত্বের জন্ম উপযোগী প্রাণেরও বিকাশ থাকে। ইহাই সগুণ-

ব্রশভাব \* কারণ ইহাতে সর্বব্যাপিত্ব থাকে। এ বিষয়ে ভারতে উক্ত হইয়াছে "সর্বভূতেষু চাত্মানং সর্বভূতানি চাত্মনি। যদা পশুভি • ভূতাত্ম। ব্রহ্মসম্পন্ততে তদা।" টীকাকার নীলকণ্ঠও বলেন "সম্প্রজ্ঞাতে সোপাধিকাবস্থায়াং সর্বভূতেম্বাঝানং অনুস্তাতং পগুতি, অহম্ এবেদং সর্বোহস্বীতীতার্ভবতীতার্থঃ।" আমি সর্বভূতস্থ এইরূপ জ্ঞান হইতে এবং পূর্বার্জিত যোগজ সার্বজ্ঞা ও অবার্থশক্তিবলে সেই চিত্তের বিষয় বে সর্ব বা লোকালোক তাহার প্রাথমিক বিকাশ হর। অস্মিতাময় শরীর। হিরণাগর্ভের অপর আথাা পূর্কসিদ্ধ। যোগরূপ কর্ম্মের দ্বারা নিষ্পান ঐশ সংস্কার তাঁহার থাকে স্কুতরাং তিনিও কর্মাযুক্ত। সেই কর্ম এই ব্রহ্মাণ্ডের অভিব্যক্তিরূপ কর্ম।

যে সকল প্রাণীর শরীরধারণের সংস্কার আছে তাহাদের লিঙ্গ বা করণশক্তি সকল প্রলয়কালে গ্রাহাভাবে লীন হইয়া থাকিলেও উপযুক্ত শরীর গ্রহণের জন্ম উনুথ থাকে। সাম্মিত সমাধিসিদ্ধ হিরণাগর্ভের পূর্বোক্ত 'স্বভূতস্থমাআনম্' এইরূপ সংস্কার ব্যক্ত হইলে তল্বারা ভাবিত হইয়া ঐ সকল প্রাণীরও অস্মিতা এবং অস্মিতাবোধের অধিষ্ঠান-রূপ হাদরও বাক্ত হয়।

অস্মিতারূপ ফুল্লভাবের অধিষ্ঠান বলিয়া এই প্রাথমিক ব্যক্ততাও অতি হল্প। বাঁহাদের এরপ অস্মিতামাত্রে অবস্থান করিবার সংস্কায় আছে তাঁহারা ব্রন্ধাণ্ডের সর্ব্বোচ্চ লোকে বা ব্রন্ধলোকে অভিব্যক্ত হন। আর বে দকল দত্ত্বে ঐরপ ভাবে থাকিবার দংস্কার নাই, তাঁহারা স্ব স্ব সংস্থার অনুসারে যথোপযোগী লোকে নামিয়া আইদেন।

কর্ম ব্যার প্রাথম বিশিষ্ট্র ndra college central Library এবিষয়ে বৃহদারণাকে আছে—"ব্রহ্ম বা ইদ্মগ্র আদীং তদাআনমেব অবেদ্ অহং ব্ৰহ্মান্ত্ৰীতি তন্ত্ৰাৎ স এব তদভবৎ তথৰ্ষীণাং তথা মনুষ্যাণাং \* \* \* " অর্থাৎ "ব্রহ্ম বা (ও) এই জগৎ অত্রে (পূর্ব্বস্থিতে) ছিল, ব্ৰহ্ম (হিরণাগর্ভ) নিজেকে (ব্রহ্মাত্মজানলাভে) জানিয়াছিলেন বা জানিতেন 'আমি বৃহ্ন', তাহাতেই তিনি বৃহ্নর প উৎপন্ন হইয়াছিলেন। আর তাহাতে দেবতাদের মধ্যে যিনি প্রতিবৃদ্ধ (যেরপে প্রাত্ত্ত হইবেন নেইরূপ) হইয়াছিলেন তিনি সেইরূপ অর্থাৎ ভূতত্মাতাদির অভিমানী দেবতা হইয়াছিলেন (দৈবশরীর ধারণ করিয়াছিলেন), সেইরূপে ঋষিরা এবং মনুয়োরাও হইয়াছিলেন।" এই শ্রুতিতে হিরণাগর্ভ-ব্রন্মের পূর্ব্বেকার ঐশ্ব্যাসংস্কারের স্বভাবে যে এই জগৎ ও প্রজা হইয়াছে তাহা বিবৃত হইয়াছে। ইহাতে স্পষ্টই বুঝা গেল যেমন সাধারণ দেব-মনুষ্যেরা কর্মসংস্কারবশে শরীরধারণ করিয়া কর্ম করিতেছে অক্ষর এক্ষেরও ( Demiurgeএরও ) সেইরূপ ঐশসংস্কারের দারা ব্রন্ধাণ্ড স্থ ইইয়াছে। তাহাতে অন্যপ্রাণীরা শরীরধারণ করিয়া ও আবাদ পাইয়া ভোগাপবর্গ-সাধনরপ কর্ম করিতেছে। যেমন শক্তির তারতম্যে এখানে রাজা, বড় ও ছোট রাজপুরুষ এবং প্রজারা আছে দেইরূপ ব্রহ্মাণ্ডরাজ্যের রাজা অকরবদা; ভূত, তনাত্র ও ইক্রিয়শক্তিজয়ী মহাসভ্গণ রাজপুরুষ এবং অত্যে প্রজা। এইরূপে কর্মবাদে 'ঈশ্বর কি উদ্দেশ্যে সৃষ্টি করিয়াছেন' ঈদৃশ প্রশের অবকাশই হয় না। ঈশ্বর কোনও উদ্দেশ্যে সৃষ্টি করেন নাই। "সত্তামাত্রেণ দেবেন তথা চায়ং জগজ্জনঃ" অর্থাৎ দেবের সত্তা-माट्डिर ( ज्नानःकात ) जरे जन जनारेग्राहा।

> যাঁহারা পূর্বসূর্ণে তন্মাত্র সাক্ষাৎকার করিয়াছিলেন তাঁহারা তন্মাত্রাভিমানী দেবতা হইয়া পঞ্চন্মাত্রকে বাক্ত করেন। বাঁহারা ভূততত্ত্ব সাক্ষাৎ করিয়া ভূতাভিমানী হইয়াছিলেন তাঁহারা জড়দ্রবা এবং

শাস্ত্রে সগুণ এবং নিগুণ এই দ্বিধ ব্লাভাবের বিষয় উক্ত হইয়াছে। নিগুণ ব্ৰহ্মভাবে দেশ কাল থাকে না। "দোপাধিনিকপাধিশ্চ দ্বেধা ব্ৰহ্মবিত্বচাতে। সোপাধিকক সর্বাস্থা নিরূপাথ্যোহতুপাধিক:॥"

তাঁহাদের গতি ও পরিণতি আদির বিশেষ সহ ( অর্থাৎ physical objects এবং physical laws সহ ) শক্তপর্ণাদি পঞ্চমহাভূতময় লোককে প্রকাশ করেন। ঐ সকল দেবতারা ঔপপাদিক জীব বা স্বয়ং শরীর গ্রহণ করিয়া উৎপর হন। এইরূপে তাঁহাদের নিমন্ত অন্তান্ত ঔপপাদিক প্রাণীরাও যথোপযোগী লোকসমূহে অভিব্যক্ত হন। পরে কোনও প্রজাপতির ইচ্ছাতে অথবা স্থলশরীরধারণের উপযোগী কোন নিমিত্ত পাইয়া স্থলশরীরী জীবগণ অভিবাক্ত হয়। এইরূপে বিশ্বজ্ঞগৎ সেই অক্ষরবন্ধের ভূতাদি অভিমান হইতে উৎপর হইয়াছে এবং তিনি সেই অভিমানকে প্রলীন করিলে ইহাও লয় পাইবে! এ বিষয়ে স্মৃতি য়থা—

"স সর্গকালে প্রকরোতি সর্গং সংহারকালে চ তদন্তি ভূয়:। সংহত্য সর্বাং নিজদেহসংস্থং ক্রত্বাপ্স, শেতে জগদন্তরাত্মা॥"

অর্থাৎ তিনি স্ষ্টেকালে স্থি করেন ও সংহারকালে তাহা পুনঃ
গ্রাস করেন অর্থাৎ কৈবল্যপদে গেলে তাঁহার অস্মিতা ব্যক্ত না থাকাতে
সপ্রজ জগৎ লীন হয়। সংহারপূর্ব্যক নিজদেহ (নিজ অন্তঃকরণ রূপ)
সংস্থ করিয়া জগতের অন্তরাত্মা ( বাঁহার অন্তঃকরণে জগৎ স্থিত ) অপে
অর্থাৎ জল যেমন একাকার স্বগতভেদহীন সেইরূপ একাকার স্বগতভেদহীন অব্যক্তে শয়ন করেন বা জগতের উপাদানভূত তাঁহার অন্তঃকরণকে
লীন করিয়া কৈবল্যপদে যান। এইরূপে দেখা গেল ব্রন্ধা বা প্রপ্তা
সম্বর হইতে সাধারণ প্রাণী পর্যান্ত সকলে কর্ম্মবশে জাত হইয়া কর্ম্ম
করেন। কর্ম্মের স্বাভাবিক নিয়মেই উহা সব হয়। শক্তিবিকাশের
অসংখ্য তারতমা থাকিতে পারে। তল্বারা অসংখ্য কর্মান্তের বা আবাদলোক হইতে পারে। তন্মধ্যে অক্ষরবন্ধ ও ব্রন্ধপ্রাপ্ত ( ব্রন্ধিব দন্
বন্ধাপ্যতি ) যোগীরা বিশ্বাবাদ হইবেন। স্কুতরাং এইরূপ স্থাম্য
শাস্ত্রীয় ব্যবস্থা সাংখ্যদর্শনের অনমুমত নহে।

# কর্মতত্ত্বের চতুর্থ পরিশিষ্ট

#### প্রাণিতত্ত্ব।

১। এই প্রকরণে প্রাণীদের সংস্কার, কর্মাকলাপ ও ইন্দ্রিয়শক্তির বিকাশের তারতমা বিবৃত হইতেছে। প্রাণ ও প্রাণীর লক্ষণ পূর্বে (১ম পরিশিষ্ট) কথিত হইরাছে। Prof. MacBride বলেন "Growth and reproduction are the two great diagnostic features of living things and nothing at all like them is found outside the domain of life" অর্থাৎ বর্দ্ধন এবং প্রক্রন এই তুইটা জীবিত দ্বোর লক্ষণ এবং জীবিতদের বাহিরে ইহার কোন লক্ষণই পাওয়া যায় না। উদ্ভিদ্ ও জন্ত বা চলিত কথায় স্থাবর ও জন্ম প্রাণীদের এই তুই মূল বিভাগ। জনকের শরীরাংশ হইতে শরীর গঠন ও স্থশরীরের অর্ক্রপ অন্তর্শরীর উৎপাদন, প্রাণিত্বের এই তুই লক্ষণ এ তুই প্রকার প্রাণীতেই বর্ত্তমান। Bacillus নামক অণুপ্রাণী হইতে বনম্পতি প্র্যান্ত বহু প্রকারের উদ্ভিদ্ হইয়া থাকে। মনুন্ম, পশু, পক্ষী, সরীম্প্প, পতন্সকীট হইতে এককৌষক এমিবা আদি প্রাণী প্র্যান্ত প্রাণীরা জন্ত বা জন্মপ্রাণী।

২। সমস্ত প্রাণীরা দেহধারণ করে, চেষ্টা করে ও তাহাদের বোধ থাকে অর্থাৎ জ্ঞানেন্দ্রিয়, কর্মেন্দ্রিয় ও প্রাণশক্তি আর তাহাদের উপরিস্থিত অন্তঃকরণ, প্রাণীরা ঐ সকল শক্তিযুক্ত তাহা দেখান (উপক্রমণিকায় ১১ প্রঃ) হইয়াছে। ঐ সকল শক্তি তারতমা অনুসারে বিভিন্নজাতীয় প্রাণীতে বিকসিত আছে। উদ্ভিদে প্রাণশক্তি অতি প্রবল। এই হেতু তাহারা অকৈব দ্রবা হইতে জৈব দ্রবা নির্মাণ করিতে পারে। জন্তরা তাহা পারে না। কর্মেন্দ্রিয় ও জ্ঞানেন্দ্রিয় (স্কুতরাং অন্তরেন্দ্রিয়ও) জন্তদের

তুলনায় তাহাদের অতাল্প বিক্ষিত। লতাদের বাউনী বা আলানের দিকে গমন, লজাবতী আদির সঙ্কোচন, জন্তভুক্ উদ্ভিদের জন্তধরা অংশের মুদ্রণ প্রভৃতি কর্মেন্দ্রিয় কার্যা ও জ্ঞানেন্দ্রিয় কার্যা দেখা যায়। অন্তঃকরণ বাতীত জ্ঞানে ক্রিয়াদির কার্যা হয় না কাহা পূর্বের দেখান হইয়াছে। দেহধারণের জন্ম যতটুকু বোধের আবশ্যক ততটুকুই তাহাদের বিক্সিত, তদ্ধিক বোধ অতাল্ল বিক্সিত।

৩। জন্তদের মধ্যে এককৌষিক প্রাণীর প্রাণশক্তি উদ্ভিদ্ হইতে কম প্রবল হইলেও উচ্চ প্রাণীদের অপেক্ষায় অনেক প্রবল। তাহাতেই তাহারা অমের সংখ্যায় বৃদ্ধি প্রাপ্ত হয়। তাহাদের প্রাণশক্তি ছাড়া কর্মেন্ত্রিগক্তি উত্তিদ্ অপেক্ষা অনেক বিক্সিত। তাহারা চলিতে পারে (পাদকার্যা), থাত গ্রহণ করিতে পারে (পাণিকার্যা), ভুক্তাবশিষ্ট আহার ত্যাগ করিতে পারে (পায়ুকার্যা) ও প্রজননের স্বেচ্ছামূলক কর্ম্ম বাহা উপস্থ নামক কর্মেন্দ্রিয়ের, ভাহাও করিতে পারে। বাক্রপ সর্বোচ কর্মেন্ত্রিয় বোধ হয় সমাক্ অবিকসিত ( অন্তত তাহার বিকাশ বুঝার জো নাই)। Biologistরা বলেন পুংবীজকোষ বা spermatozoon যে ovumএর বা অপ্তরূপ কোষের দিকে যায় তাহা গন্ধবিশেষে আকুষ্ট হইয়াই বায়। অতএব এককৌষিক প্রাণীরও গন্ধজ্ঞান আছে। আলোকজ্ঞান ও বিহাৎপ্রবাহের জ্ঞানও তাহাদের আছে। জলে বিহাৎপ্রবাহ চালাইলে কোন জাতি পজিটিভ এবং কোন জাতি নেগেটিভ কোটিতে সাঁতরাইয়া যাইয়া জমে। এইরপে জানা যায় উহাদেরও জ্ঞান, কর্ম্ম ও প্রাণের ধারণশক্তি এই তিনই এক বিশেষ প্রকারের বিকাশযুক্ত হইয়া আছে।

৪। কীটপতকে এই সব শক্তি ও তদিল্রিয় অনেক বিকসিত দেখা বার। পিপীলিকা, মধুমক্ষিকা, উই আদি উচ্চ কটিপতঙ্গে অনেক পশু পক্ষী অপেকা বৃদ্ধির বিকাশ দেখা যায়। মনুয়োতর প্রাণীতে গন্ধগ্রহণ- শক্তি মনুয়াপেক্ষা অধিক বিক্সিত। আমরা যেমন দেখিয়া কিছুর নিকটে যাই পিপীলিকারা গল্পের দারা ঠিক সেইরূপ সোজামুজী যায়। Julian Huxley বলেন "পিপ্ড়ার যেরূপ চক্ষ্ তাহাতে বেশী দেখার স্ভাবনা নাই তথাপি তাহারা গল্পের দারা চক্মানের মত সোজা আহার্যোর দিকে যায়।" তাহারা যুদ্ধ করে ( অতি সাহসের সহিত ), বন্দী করিয়া দাস আনে, থাত জমা করে, মনুয়ের তায় কাজের জন্ত পালন করে (উকুনের তার একরকম পোকা—সীম গাছে ইহার একরকম দেখা যায়, তাহাকে শুঁড় দিয়া বুলাইলে এক বিন্দু স্বচ্ছ মিষ্ট রদ দে বাহির করে। পিপ্ডাদের ইহা গরুর মত বলিয়া ইহাদেরকে ant cow বলা হয় ), ঘাদের বিচি ভিজা স্থানে রাখিয়া মিষ্ট করে, সারকুঁড়ে ছত্রাক বিশেষ উৎপাদন করে ইত্যাদি মনুষ্যের গ্রায় অনেক বিচারের কার্যা করে। ইহাদের আকারের অনেক প্রভেদ আছে, যোদ্ধাদের মাথা ও দাড়া খুব বড়, ( অনেক জাতিতে ইহারা নিজে থাইতে পারে না, দাদে থাওয়ায় ). স্ত্রীদের ( যাহারা কেবল ডিম্ব প্রদব করে ) আকার নিম্নদিকে খুব বড় হয় किछ অধিকাংশ পিপ্ডা क्लोव, তাহারা কেবলই কার্যা করে। উই, लमत व्यक्तिय व्यत्नकांश्या এই त्रथ व्यक्तिय । व्यक्तिय व्यक्तिय व्यवस्थित । की छे शब्द व्यान क एक एक विश्व विष्य विश्व অপেক্ষা অনেক বড়। বুশ্চিকের স্ত্রী পুংবিচ্ছুকে মারিয়া আস্বাদের সহিত ভক্ষণ করে)। ইহাদের অপতা পালন, অপতা স্নেহ প্রভৃতি বৃত্তিও মনুয়োর মত বিক্ষিত। কালজান দিক্জান মনুয়াপেক্ষা অনেকস্থলে ইহাদের অধিক। একজন পরীক্ষার জন্ম প্রতিদিন ছইটার সময় মৌমাছিদের মিষ্টরদ থাওয়াইতেন। প্রতিদিন ঠিক সেই সময়ে মাছিরা আসিত। দূরে ছাড়িয়া দিলে উহারা ঠিক বাসায় আসিতে পারে। মমুয়াদের যোদ্ধা ( খান্ত উৎপাদনে অসমর্থ ), কর্মকর প্রভৃতির সহিত

ইহাদের সাদৃগ্র আছে, যদিচ ইহারা আকারে অত্যন্ত বড় ছোট হয়। এই-রূপে দেখা গেল ইহাদের জ্ঞান, চেষ্টা, বিচার আদি শক্তির সহিত মনুয়ের ঐ ঐ শক্তির মৌলিক ভেদ নাই কেবল কিছু অবিক্ষিত মাত্র। ইহারা বায়ুর দারা শব্দ করিতে পারে না। স্থতরাং বাকোর দারা মনোভাব বিজ্ঞপ্তি করিতে পারে না। কিন্তু antennae বা হইটী শুঁড় অন্যের ভ'ড়ের সহিত নাড়া চাড়া করিয়া মনোভাব উত্তমরূপে জানাইতে পারে। ইহাদের শক্জান যে নাই তাহা নহে, পাথা নাড়িয়া (মশক ভ্রমর আদি) বা শরীরের নিম্নভাগ নাড়িয়া বা কম্পিত করিয়া ( যেমন ঝিঁঝিঁ উচ্চি ড়ী আদি ) শল করিতে পারে এবং তদ্বারা কোন কোন বিষয় জানে ও জানায়। স্ত্রী মশকের পক্ষম্পন্দন জনিত শব্দ পুংমশককে আরুষ্ট করে। এরপ শব্দ করিয়া Sir Hiram Maxim পুংমশক আরুষ্ট করিতে সমর্থ হইয়াছিলেন।

ে। পশুপক্ষী আদির ইন্দ্রিশক্তি সকল যে অনেক অংশে মানবের সদৃশ তাহা বলা বাহুলা। জ্ঞানেন্দ্রিয়ের মধ্যে আণ মানব অপেকা পশুতে অনেক বিক্সিত। মানবের চকুও পশুদের ভ্রাণ সমান কাজ দেয়। কর্মেন্ত্রিয়ের মধ্যে পদ অনেকের অতি বিক্ষিত। কোন জাতির প্রজননে জির প্রবল। মানুষী হুই অণ্ডাশরে প্রায় ৮০,০০০ কোষরপ অবিক্ষিত অণ্ড লইয়া জনায়। অনেক মৎস্তজাতিতে উহার লক্ষ লক গুণ অণ্ড থাকে। থাত, বাসস্থান, স্ত্রী আদির জন্ত তাহারা বুদ্ধ করে, অনেকে মিলিয়া বাসা নির্মাণ করে. অপতা পালন করে-ইহা দব মাহুবেও দেখা যায়। কাক, শালিক আদি অনেক জন্ত একপত্নীক ও পিতামাতা উভয়ে সন্তান পালন ও রক্ষণ করে। কোন কোন জাতীয় পক্ষীর পিতা ডিমে তা দেয়। বাচ্চাকে অনেক দিন খাইতে শিথায় ও পরে ত্যাগ করে। বানর, কুরুট প্রভৃতি বহুপত্নীক

ক্ষ্মিত্র প্রিমিটিdra college central Library জন্তও আছে তাহারা মনুষ্যের মধ্যে "হারেম" স্বামী রাজা নবাব আদির বহুপত্নীক বানর নিজের পুংশাবক মারিয়া ফেলে পাছে সে তাহার স্থান অধিকার করে। বানরী সেইজন্ত পুংশাবক লইয়া "मनामी" वा ८कवन वानरत्रत्र भारन हिन्या यात्र । शिखारक मात्रिया ताब्यानां , সন্তানকে বিশেষত অবজাত সন্তানকে ত্যাগ করা ও মারা মনুয়োর মধ্যেও বিরল নহে। মৎস্তের মধ্যে অনেক জাতি অপত্য-লেহ্বশে সন্তানদের রক্ষণাবেক্ষণ করে যেমন শালমাছ, বিড়ালমাছ (cat fish) ইত্যাদি। জ্ঞান-বিচারাদি শক্তিও মানবের ভায় পশাদিতে আছে। মাটিতে হাত দিলে কুকুর ছুটিয়া পালায়। মাটি হইতে ঢেলা লইতেছে অতএব আমাকে মারিবে, এইরূপ বিচার বা অনুমান কুকুরের যে হয় তাহা অবশ্র স্বীকার্য। মানবের উহা অনেক বেশী এইমাত্র প্রভেদ। বালক ধ্যাব্ড়া ছবি আঁকে আর চিত্রকর অত্যুত্তম ছবি করে।

৬। মনুষোর করণশক্তির বিকাশ মোটের উপর সর্বাপেকা অধিক। গৃধ বহুদ্র দেখিতে পায় (তাহাদের চকু দূরবীণের মত), নিশাচর প্রাণী অন্ধকারে দেখিতে পায় ইত্যাদি ক্ষেত্রে বিশেষ বিশেষ করণশক্তির অতিবিকাশ থাকিলেও মনুয়োর উচ্চ করণদকল বিকাশ ও উৎকর্ষযুক্ত। গৃধ দ্রস্থ দ্বা দৈখিতে পাইলেও ক ও থএর ভেদ ব্রিতে পারে না । মাত্র চক্র হারা অনেক বিশেষ বুঝিতে পারে। করণদকল এইরূপ :--

রাজ্স- তাম্স। রাজস। সাত্ত্বিক-সাত্ত্বি। তামস। রাজস। বিপর্য্যয় প্রবৃত্তিবিজ্ঞান বিকল তান্তঃকরণের স্মৃতি জ্ঞানাংশ नामा জিহ্বা 5季 ত্বক क्वांति खिय-

কর্মেন্ত্রিয়— বাক্ পাণি পাদ পায়ু উপস্থ প্রাণ— প্রাণ উদান ব্যান অপান সমান (বিশেষ সাংখ্যতত্ত্বালোক গ্রন্থে দ্রপ্টব্য)।

এই সকলের মধ্যে সাত্ত্বিক দিকের শক্তি উৎকৃষ্ট এবং তামসদিকের শক্তি নিকৃষ্ট। মানবের উৎকৃষ্ট শক্তি ইতর জন্তু অপেক্ষা অধিক বিক্ষিত্ত কিন্তু নিকৃষ্টশক্তি তত বিক্ষিত নহে। পূর্ব্বে দেখান হইয়াছে (জাতিকল-স্থ ৩৮) মানবের শক্তি বিকাশের সামঞ্জস্ত আছে তাই তাহারা কর্ম্মনারী। এই জন্ত মানব সর্ব্বোৎকৃষ্ট জন্ত। পাঠক উত্তমরূপে লক্ষ্য করিবেন ইতরপ্রাণী অপেক্ষা মানবের কোন নৃতন জাতীয় শক্তি নাই কেবল সর্ব্বপ্রাণীয় ঐ করণশক্তি সকলের মানবে অধিক বিকাশ এবং উৎকর্ষ, ইহাই ভেদ।

মানবের অগ্রতম প্রধান কর্মফেত্র সামাজিকতা। ইতর প্রাণীতেও উহা অনেক দেখা যায়। পিপীলিকা, মধুমফিকা আদিতে ত উহা অতি উত্তমরূপেই আছে। পক্ষীদেরও অনেকে উহা ভালরূপই দেখা যায়, যথা—Republican bird যাহারা অনেকে একত্র মিলিয়া বৃহৎ বাদা করে। বল্য কুকুর, বৃক আদির একত্র মিলিয়া শীকার, কাক শালিক আদির মিলিয়া শক্রকে আক্রমণ করাও উহার উলাহরণ। মানবে ঐ বৃত্ত অতি বিক্দিত। সামাজিকতার মূল তুত্র স্থলাতির অথবা কোন নেতার আত্মগত্য করিয়া চলা, অর্থাৎ loyalty to the tribe and loyalty to the leader. এই হুই মূল বৃত্ত লইয়া মানবের সমাজ গঠিত ও চালিত হয়। "We have seen that the two elements in tribal morality are faithfulness to the tribesmen and loyalty to the leader" অর্থাৎ "আমরা দেখাইয়াছি যে সামাজিক স্কর্চগার হুইটি মূল চর্ব্যা আছে; ১ম, স্বসমাজের প্রচলিত নিয়মের প্রতি

বিশ্বাস্থাতক না হওয়া এবং ২য়, নেতার সমাক্ আরুগতা। এই ছই স্কুচর্যার যেথানে উৎকর্ষ হইয়াছে, দেই জাতিই মহাজাতি হইয়াছে। প্রাচীন রোমক আদি জাতি ও আধুনিক পাশ্চাতা মহাজাতি সকলে ঐ গুই গুণের উৎকর্ষ বলিয়াই তাহাদের উৎকর্ষ হইয়াছে। সামাজিক তু कर्षा थे इहे खालद विभर्गाम। "Evil in man may be briefly defined as want of self-control and want of subordination to law or to tribal morality" অর্থাৎ "সংক্ষেপে ছঃশীলভার লক্ষণ-আত্মদংঘমের অভাব ও স্বদমাজের নিয়মের বা সামাজিক স্ক্র্মার বশু না হওয়া।" মনুষ্য যত উন্নত হয় ততই তাহাদের আত্মসংযম व्यक्षिक क्रिट्ट इया हेल्ज প्राणीत त्य व्याव्यमःयम नाहे लाहा नहि। প্রভুর জন্ম কুকুরের এবং অপভ্যের জন্ম অনেক প্রাণীর ভিতর অনেক আত্মসংযম বা স্বাৰ্থত্যাগ দেখা যায়। তবে মানবে ঐ গুণ অন্ত উচ্চ-গুণের তায় অধিক বিক্ষিত। আর শ্রেষ্ঠমানব—বাঁহারা অহিংদা-সত্যাদি উচ্চ ধর্ম পালন করেন তাঁহাদের মধ্যে আত্মসংযমের ও স্বার্থ-ত্যাগের পরাকাষ্ঠা। অহিংদা পালন করিতে হইলে বে কত সংযমী ও স্বার্থত্যাগী হইতে হয় তাহা যোগশাস্ত্রে দ্বর্থ্য (১০ অঃ নিয়মের প্রয়োগ নামক প্রকরণেও দ্রপ্তব্য )। \*

৭। পাশ্চাত্য প্রাণিবিদেরা মানব ও ইতর প্রাণীর ভেদ করার জন্ম

<sup>\*</sup> মনের অধিষ্ঠান বা যন্ত্র মন্তিক এবং অন্যান্ত করণশক্তি সকলের অধিষ্ঠান সূল ইন্দ্রির সকল। ইহাদের উপাদানের তারতম্যে অথবা উবধাদি সেবনের ফলে বা অন্তর্ভা করণার করণেরই কোনও কারণে অসাধারণ উদ্রেক বা অবসাদ হইলে অন্তঃকরণাদি সমস্ত করণেরই কার্যের অন্তথাভাব ঘটে, যেমন উত্তম আহারের দ্বারা পৈশিক শক্তি সঞ্চিত হইলে কার্য্যের অন্তথাভাব ঘটে, যেমন উত্তম আহারের দ্বারা পৈশিক শক্তি সঞ্চিত হইলে ক্রুক্তির সহিত কার্য্য করার ইচ্ছা হয়। মাদক দেবনে মন্তিক্ষের অতাধিক ক্রিয়া হইলে মানসিক ক্রিয়াও অবশভাবে অতাধিক হইতে থাকে ( যাহা মন্ততারূপ অবশ মানস মানসিক ক্রিয়াও অবশভাবে অতাধিক হইতে থাকে ( যাহা মন্ততারূপ অবশ মানস ক্রিয়া) ঔষধবিশেযে বা শরীরের বিকারে মন যে স্নিঞ্চ হয় বা ক্রক্ষ হয় তাহা সবই ঐ ক্রোতীয়। এরূপ স্থলে ঐ সব কারণে মনে কোনও নৃতন বৃত্তির স্তি হয় না, কেবল ক্রাতীয়। এরূপ স্থলে ঐ সব কারণে মনে কোনও নৃতন বৃত্তির স্তি হয় না, কেবল

instinct পদাर्थ वावशांत करतन। कर्यावाल के भगार्थित सान नाहे বলিলেই হয়। Instinct অর্থে untaught ability বা অশিক্ষিত কর্মকুশলতা। মানব যে সমস্ত কর্ম্ম শিক্ষা করিয়া আয়ত্ত করে ইতর প্রাণীদের তাহা সহজাতরপেই প্রাহভূতি হয়। এইরপ সহজাত কর্ম-কৌশলই instinct। মামুষের ও ইতর প্রাণীর সকলেরই অনেক instinct আছে। কিন্তু মানুষের কর্মকৌশল অনেক পরিমাণে শিক্ষা-লদ্ধ, ইতরপ্রাণীর তাহা নহে। Julian Huxley বলেন "Man does not find his tools growing upon his body, he has to make them in infinite varieties. His instincts are less specific than the insects, and are gradually overlaid by habit, experience and intelligent purpose", अर्१६ "(ইতর প্রাণীর মত) মানুষের কর্ম্ম করার যন্ত্রদকল তাহার শ্রীরে গজায় না। মাতুষকে অশেষপ্রকার যন্ত্র নির্মাণ করিতে হয়। মাতুষের ইন্দ্টিংক্ট পিপ্ড়াদির মত তত বৈশিষ্ট্যযুক্ত নহে এবং ক্রমণ ঐ

মনের বস্ত্রের স্বস্থতা বা অম্বস্থতা হইতেই তাহার ক্রিয়ার ভেদ হয় মাত্র, যেমন বিকৃত যস্ত্র দিরা। দেলাই আদি ) কাজ করিতে গেলে কাজ ভাল হয় না, তদ্ধপ।

একটি বেশ ভাল লোকের মাথায় আঘাত লাগার ফলে তাহার স্বভাবের পরিবর্ত্তন হইয়া চুরি করার প্রবৃত্তি (Kleptomania। ঘটিয়াছিল। তাহাকে এক ডাক্তার পরীকা করিয়া দেখিলেন বে ভাহার মাধার খুলির ভিতর একথানা হাড় ভিতর দিকে বাড়িয়াছে অর্থাং ঐ হাড়ের দারা তাহার মন্তিকে অধাভাবিক উদ্রেক হইতেছিল এবং তাহা কাটিয়া দিতে দে আবার স্বস্থ হইয়া পূর্বেবৎ হইল। ইহার কারণ ঐ অস্বাভাবিক উদ্রেকের দারা সক্তি সকলের অভিভব ঘটিয়। চৌর্যাত্তির উদ্রেক হওয়া মাতা। চৌর্যাবৃত্তি একেত্রে নূতন করিয়া স্তু হয় নাই ; উহা সকলের ভিতরই আছে, তবে তাহা অন্ত যে সব সহৃত্তির ও বিচার বৃদ্ধির হারা অভিভূত হইরা থাকে, মতিকরপ যাত্রের কোনও বিকারের কলে ইহাদের অভিজব ঘটিলেই চৌধাবৃত্তি দেখা দিতে পারে। অভএব ব্ঝিতে হইবে যে এইরপে বাফ্ ঘটনায় কোনও নুতন মনোবৃতির স্টি হয় না বা ইইতে পারে না।

কৰ্মতান্ত্ৰৰ চতুৰ্থ পৰিশিষ্ট্ৰndra college central Library অশিক্ষিত কৰ্মকুশনতা অভ্যন্ত সংস্কারের দারা, অভিজ্ঞতার দারা এবং বিবেচিত অর্থের বা উদ্দেশ্যের দারা ঢাকা পড়িয়া যায়।" মাহুষের বিচারাদি শক্তির প্রাবল্য, শিক্ষার উপর নির্ভরতা প্রভৃতির জন্মই তাহাদের অশিক্ষিত কর্মকৌশল তত ব্যবহারে আসে না এবং উহার ্ব্যবহার মানুষ ভুলিয়াছে। কিন্তু মূলত সর্বা শক্তিই সর্বপ্রাণীতে আছে। বিচারে কুশলতা থাকাতে ও শিক্ষার স্থবিধা থাকাতে মানব অশিক্ষিত কর্ম-কৌশল তত ব্যবহার করে না; কিন্তু উহা মৌলিক পার্থক্য নহে। উক্ত অন্তান্ত ইন্দ্রির-শক্তির তাার মানবে উহা অল্পবিক্সিত মাত্র। পক্ষী গমনকালে ডানা ব্যবহার করে, পা ব্যবহার করে না; সেইরূপ মানব বিচার অধিক ব্যবহার করে আর ঐ সহজ কর্মকৌশল তত ব্যবহার कदत्र ना ।

> কর্মতত্ত্বের প্রতিপাত্ত—ঐ 'instinct' কোথা হইতে আদে ? কর্ম-সংস্কার হইতেই উহা আদে। কারণ কর্মের অভ্যাদ হইতে তৎদংস্কারে কৰ্মাকুশলতা হইতে দেখা যায়। MacBride বলেন "But we know from our own experience how this automatic action develops in our own bodies. \* \* \* Thus it appears from our own experience-and it is only from this that we can form any conception of the inner life of animals at all-that the automatic action is derived from a voluntary action oftentimes repeated", অর্থাৎ "আমরা নিজেদের অভিজ্ঞতায় জানি যে এই স্বতঃক্রিয়া আমাদের শরীরে কিরূপে উড়ত হয়। \* \* \* এইরূপে ( পিয়ানো আদি বাজান, শিক্ষার দারা আয়ত্ত হইলে ) আমাদের নিজের অভিজ্ঞতার দারা বুঝি— এবং কেবল তদ্বারাই জন্তদের ভিতরের প্রাণন ব্যাপার ব্রিতে পারি—

বে বহুবার অভাাদ করিলেই এই স্বতঃক্রিয়ার শক্তি উৎপন্ন হয়।" শরীরের স্বতঃক্রিয়ার ভাষ় মনের (বিচারাদির) স্বতঃক্রিয়াই instinct, প্রাণী পূর্ব্ব পূর্বে জন্মে বহু বহুবার এরপ কার্য্য করিয়াছে বলিয়া এ স্বতঃ-বিচারাদি পূর্বক ইহজীবনে অশিক্ষিত কর্মকৌশল-শক্তি বা সংস্কার প্রাত্তভ হয়।

কর্মকৌশলের সংস্থার হইতেই যে কর্মকৌশল হইবে তাহা কারণ-কার্যা নিয়মঘটত দিদ্ধান্ত। \* এ কর্মাকুশলতা ইহজীবনের কর্ম্মের দারা লাভ না হইলে নিশ্চয়ই উহা পূর্বজীবনে লাভ হইয়াছে স্বীকার করিতে হইবে। এইরূপে প্রাণীদের কর্মা ও করণবিকাশ বিচার করিয়া एनिश्ल कर्या वारात्र এই निकां स कार्यक्रम इटेरव (य-मर्खका जीव खानीरज মূলত একইরূপ করণশক্তি আছে। কেবল তাহাদের বিকাশ অল্লাধিক ও ভিন্ন আকারের এইমাত্র ভেদ। করণশক্তি যথন অনাদিকাল হইতে আছে তথন অনাদি কর্ম্মংস্থার হইতেই ইহজীবনের সব বিশেষযুক্ত কর্মশক্তি উদ্ভূত হয়। কর্মবাদ অনুসারে সমস্ত প্রাণীতে সমস্ত দেহ-ধারণের শক্তি আছে।

উদ্ভিদ্, ইতরপ্রাণী ও মানব ইহাদের কোন মৌলিক পার্থকা নাই।

"All that Zoology asserts, concerning man, is that he and the animals are akin." वर्शा : - "क्खुरिशा मानव मन्नदन हैश বুঝান যে মানব ও ইতরজন্তরা জ্ঞাতি।" কর্মাবাদ, মানব, ইতর জন্ত ও উদ্ভিদ্ সকলকেই জ্ঞাতি বলে। অর্থাৎ সমস্তেই একই জাতীয় শক্তি-সকল আছে কেবল বিকাশের তারতম্য। অন্ধবিশ্বাসী Theologistরাই "সোল" লইয়া গোলযোগ করেন। বৈজ্ঞানিক প্রণালীতে দেহ ও মনের তত্ত্ব্ঝিলে বলিতে হয় মামুষের যদি "দোল" থাকে তবে ইতর জন্ত ও উদ্ভিদ্ সকলেরই "সোল" আছে। "Fechner in particular has endeavoured to prove that the plant has a 'soul' in the same sense as an animal is said to have one, and many credit the vegetal soul with a consciousness similar to that of the animal soul." অর্থাৎ "বিশেষ করিয়া ফেক্নার প্রমাণ করিতে চেষ্টা করিয়াছেন যে জল্পদের যে হিদাবে 'দোল' আছে উদ্ভিদেরও দেই হিদাবে তাহা আছে এবং অনেকে উদ্ভিদের 'আত্মা'কে জন্তুর 'আত্মা'র ভাষে বোধযুক্ত মনে করেন।" মনুও ঠিক এই কথা বলিয়াছেন।

প্রাদদ্ধ প্রাণবিভাবিৎ T. H. Huxley বলেন "But the difference between the powers of the lowest plant or animal, and those of the highest is one of degree, and, not of kind". অর্থাৎ "নিম্নতম উদ্ভিদ ও জন্তুর সহিত উচ্চতম উদ্ভিদ বা জম্বর শক্তির যে ভেদ তাহা কেবল তারতম্যের ভেদ মৌলিক ভেদ নহে।" উদ্ভিদ্ ও জন্তর ভেদও সেইরূপ।

for a string. Set a set of a set of the set of the set

शूर्व्स ( উপক্রমণিকা ১৪ প্রকরণে ) यে মেরী রেনোল্ডদের উদাহরণ দেওয়া. হইরাছে তাহাতে জানা বার যে মেরী পূর্বজীবনের সমস্ত ভুলিয়া গেলেও নৃতন অবস্থায় ৪।৫ সপ্তাহের মধ্যে লিখিতে পড়িতে শিথিয়াছিল। "She was apt enough and made such rapid progress in both that in a few weeks she had -eadily re-learned to read and write". অর্থাৎ মেরীর খুবই যোগ্যতা ছিল এবং দে করেক সপ্তাহেই কের লিখিতে ও পড়িতে শিখিয়াছিল।" ইহা বেনন পূর্ব্বদংস্কার থাকাতে হইয়াছিল প্রাণীদের instinctও দেইরূপ পূর্ব্বদংস্কার इरेड रवा

## কর্মতত্ত্বের পঞ্চম পরিশিষ্ট।

### সূক্ষ্মশরীরের আয়ু।

১। স্ক্রশরীরের আয়ু স্থলশরীরের আয়ু অপেক্ষা অনেক দীর্ঘ হইতে পারে তাহা বলা হইয়াছে (৩৫ স্থ টীকা)। সংস্কারের প্রকৃতি বিচার করিয়া কিরূপে তাহা জানা যায় তাহা এই প্রকরণে বিবৃত হইতেছে। আয়ুর্বেদে স্থলশরীরের আয়ুরু দ্বির জন্ম আয়ুরু আহার ও বাায়ামাদি কর্মের বিধান আছে। আবার যাহাতে আয়ুর্নাশ হয় তাদৃশ কর্মপ্র প্রদর্শিত হইয়াছে। স্থলশরীরের এবং স্ক্রশরীরের আয়ুয়র কর্ম বিভিন্ন প্রকারের। পূর্বের বলা হইয়াছে অয়ুর্প্তিসংস্কার (জাগ্রৎ ও স্বপ্র) স্ক্রশরীরের আয়ু। কারণ স্ক্রশরীর মনঃপ্রধান। মনঃপ্রধান অবস্থায় মন অজড় থাকিলে সঙ্করসমুখ শরীরেন্দ্রিয় বাক্ত থাকিবে। আর স্বর্প্তি অবস্থায় (শয়ত ন কঞ্চনং কামং কাময়তে ন কঞ্চনং স্বপ্রং পশ্রতি তৎ স্বর্প্তং"। শ্রুতি) মন জড়ীভূত হয়, সঙ্করাদি থাকে না। স্বতরাং মনঃপ্রধান আয়ুভাবে বা স্ক্রশরীরের স্বর্প্তির সংস্কার উভূত হয়় স্বৃপ্তি আসিলে কি হইবে? সঙ্করসমুখ তথনকার শরীরেক্রিয়াদি তথন সঙ্কুচিত হইয়া যাইবে। স্বর্প্তি বা নিদ্রা \* এক প্রকার চিত্তর্তি

বা জ্ঞান। তখন কেবল মোহের মত জড় ভাবের (চিন্তনশ্মতার)
আফুট জ্ঞান হয়। জ্ঞানের অনুরূপ স্মৃতি হয় তাই পরে স্মরণ করিয়া
বলি তথন আমার কোন চিন্তা ছিল না। মনঃপ্রধান অবস্থার এইরূপ

কার্য্য করে, তাহাই স্বপ্ন। যে কারণে মস্তিকের গ্রাহক অংশ জড় হইয়া বিশ্রাম লয় ঠিক সেই কারণে চিন্তন অংশও বিশ্রাম লইবে। তাহা হইলে তথন চিন্তারূপ চেষ্টা জড় হইবে ও মন শুদ্ধ হইয়া থাকিবে যেমন মোহাবস্থায় থাকে। মশুদ্ধ যে মোহাবস্থায় চিন্তাশৃষ্ম থাকে তাহা দকলকেই স্বীকার করিতে হয় (অনুভূতির দারা)। অতএব মস্তিকের চিন্তাহীন জড় অবস্থা মোটেই অসম্ভব নহে কিন্তু সম্পূর্ণ স্বাভাবিক। শরীরের সব অংশই বিশ্রাম লর আর মন্তিক যে বিশ্রাম লইবে না তাহ। নিতান্ত অসঙ্গত কথা ( হৃৎপিগু এবং হৃৎপিগুদির চালক মন্তিষ্কাংশ যাহা সর্বদা চলিতেছে তাহাও দুই সঙ্গোচের মধ্যে ক্ষণকাল বিশ্রাম লয় "The only rest the cardiac muscles enjoy is the momentary pause between the heart beats"-R. C. Macfie)। সুবৃত্তির স্বরূপ কেবলমাত্র জড়ীভূত বা তামসভাবের জ্ঞান। উহার তাদৃশ স্মৃতিও হয়। তবে ইহা অনুভব করিয়া বিবেচনা করিতে হইলে যোগীদের স্থায় অন্ত-দৃষ্টি চাই। M. d' Harvey বহু বছবার নিদ্রা ভাঙ্গাইয়া দেখিয়াছেন তাহার "thoughts are fixed on some sort of onerical image" অর্থাৎ "তাহার মনে দব ক্ষেত্রেই এক স্বাপ্লিক মূর্ত্তি থাকিত "। ইহা বিচিত্র নহে। স্বৃপ্তিভবের মূহুর্তে বিশেষত জোর করিয়া ভাঙ্গিলে তৎক্ষণাৎ ষপ্ন উঠিবে। যেমন বিদ্বাৎ প্রবাহ বিশেষ ভাঙ্গিলেই ফুলিঞ্চ হয় সেইরূপ। কারণ মন্তিক্ষের খোদাম্বরূপ cortical cellsএর কার্যাই চিন্তা এবং তাহার সমাক্ বিশ্রান্তি স্বৃপ্তি। জেগে উঠিলে ধড়াস্ করিয়া তাহাতে ক্রিয়া হয়। ক্রিয়া মূহর্তের জনা হইলেও তল্মধো অনেক চিন্তা হইয়া বাইতে পারে, অন্তত একটা কিছু হইবেই। অতএব d' Harveyর অনুভূতি ঠিক কিন্ত তাহা হইতে সৃষ্প্রির সতা নিরস্ত হয় না। তদ্রা (যাহাতে অনেকটা বাহ্জান থাকে), স্বপ ( বাহাতে বাহ্জান থাকে না ) ও নিদা বা সৃষ্প্তি ( বাহাতে বাহাত্তর গ্রহণ ও চিন্তনরপ কার্যা থাকে না ) ঘুমের এই তিন ভেদ আছে। স্বৃত্তির আগে ও পরে স্থ इइरवरे।

<sup>\*</sup> ভারতীয় দব দর্শনে স্বপ্নহান নিদ্রা বা স্বৃত্তির সত্তা স্বীকৃত হয়। পাশ্চাত্যদের কেহ কেহ এবিষয়ে দংশয় কয়েন। M. Maeterlinck বলেন "It is as a matter of fact, highly improbable if not impossible, that the brain should entirely cease to function during sleep". অর্থাৎ "বস্তুত ইহা অসম্ভব বে বুন বতই গভার ইউক তাহাতে মন্তিক কার্যা কয়িবে না।" সমস্ত মন্তিক যে একেবারে কার্যা কয়ে না ইহা কেহ বলে না। ইল্রিয়শক্তি সকল জড় হইলে বাহ্জানরূপ কার্যা হয় না এবং মন্তিকের গ্রাহক অংশ জড় হয়, তথন মন্তিকের চিন্তন অংশ অজড় থাকিয়া

স্বুপ্তিকালে মন জড়ীভূত হইবে ও তথন তদন্তরূপ সন্ত্তিতাক্সপ্রতাক, দন্তিতিক্রিয়, শরীর (পিগুবৎ) হইবে। কোনরূপ শরীর বাতীত কথনও করণশক্তি বা লিজ বাক্ত থাকিতে পারে না। "চিত্রং ম্থাশ্রয়মৃতে" ইত্যাদি সাংখ্যকারিকা (৪১ সংখ্যক) দ্রপ্তবা। তাহারই নাম
স্ক্রবীজ জীব। পূর্বেও ইহার বিষয় উক্ত হইয়াছে।

মনঃপ্রধান স্কলেহে সঙ্কর থাকিলে অঙ্গপ্রতান্ত্রযুক্ত শরীর বাক্ত থাকিবে স্থতরাং তাহাই তাহার জীবন। আর স্থবাপের সংস্কারে স্বর্প্ত হইলে যে পিগুবৎ হইরা যাইবে তাহাই তাহার পতন বা মরণ ইহা সিদ্ধ হইল। পূর্ব্বে দেখান হইরাছে মরণকালে সমস্ত সংস্কারের শ্বৃতি পিগুী-ভূত হইরা উঠে। তাহাতে জীবনকালে দেহী যে সব কার্যা করিয়াছে তাহার মধ্যে যাহারা সমানজাতীয় তাহারা সব মিলিয়া এক হইয়া উঠে। প্রতিদিন ক্রোধ করিলে ক্রোধের সময় সমষ্টাভূত এক ক্রোধসংস্কারই উঠিবে, প্রাতাহিক ক্রোধের পৃথক্ পৃথক্ সংস্কার হইবে না। জীবিতাবস্থারও তাহা হয় না। সেইরূপ প্রতাহ-সঞ্চিত অস্ত্র্যুপ্তির ও স্বর্প্তির সংস্কারও এক হইয়া উঠিবে পৃথক্-পৃথক্ হইবে না। জীবনকালে প্রতাহ ক্রিয়া স্বর্প্ত হইলেও তাহার সংস্কার একই আছে ও তল্বারা প্রতাহ স্বর্প্ত হর লেও তাহার সংস্কার একই আছে ও তল্বারা প্রতাহ স্বর্প্ত হর লেও তাহার সংস্কার একই আছে ও তল্বারা

এখন দেখিতে হইবে স্ব্রি সংস্থার ও অস্ব্রি সংস্থারের অনুপাত

কি। স্বৃতির দারাই সংস্থারের বল ও অবল বুঝা যায়। সমন্ত দিন
এবং রাত্রিরও কতকাংশ আমরা জাগ্রত থাকি। ঘুমাইলে স্বপ্লাবস্থায়ও

চিন্তনকার্যা থাকে। স্ব্রি বোধ হয় চিন্তিশ ঘণ্টার মধ্যে চুই ঘণ্টার
বেশী হয় না। অতএব জাগ্রৎ ও স্বপ্ল এই চুই অস্ব্রপ্ত অবস্থা স্ব্রিপ্ত

অপেক্ষা এগারগুল বলবান্। সংস্থারের কার্যা (জাগ্রতের ভোগকাল ও

স্ব্রিপ্তির ভোগকাল) দেখিয়া এই অনুপাত জানা যায়।

প্রতাক জন্মের জন্ম বাদনা ও কর্মাশর চাই। স্থতরাং প্রেভশরীরের বা স্ক্র্মশরীরেরও উহা চাই। বাদনা ও কর্মাশর ত্রিবিধ। জাতিবাদনা, ভোগবাদনা ও আয়ুর্বাদনা এবং জাতির কর্মাশর, ভোগের কর্মাশর ও আয়ুর কর্মাশর। পূর্ব্বেকার দিবা ও নারক দেহধারণের সংস্কার উহার জাতিবাদনা, স্ক্র্মশরীরের স্থতঃখভোগের সংস্কার উহার ভোগবাদনা এবং ঐ দেহধারণ করিয়া থাকার কালের সংস্কার হইতে উহার আয়ুর্বাদনা এই ত্রিবিধ বাদনা হয়। অর্থাৎ পূর্ব্বে (অনাদিকাল হইতে) স্ক্রদেহ-ধারণ কালে যে তদভিমান (সেই দেহের অণুতে অণুতে ব্যাপ্ত) সেই অভিমান জ্ঞানের সংস্কারক্রপ বাদনাই স্ক্র্মজাতির বা স্ক্র্মদেহের বাদনা। স্বপ্রক্রপ মনঃপ্রধান অবস্থায় স্থতঃখভোগ দেখা যায়। তাহার প্রকৃতি যেরপ তাহা হইতে মনঃপ্রধান প্রেতদেহেরও স্থতঃখভোগ বুঝা যায়। ঐ শরীরে ভুক্ত, ঐরূপ দৌমনস্ত ও দৌর্মনস্ত্রজাত স্থতঃথের অনুশর বা সংস্কারই স্ক্র্মদেহের ভোগবাদনা। যতকাল ঐ দেহধারণ হইয়াছে তাহার অনুভ্রজাত সংস্কারই উহার আয়ুর্বাদনা।

স্ক্লেদেহের কর্মাশয় কি তাহাও বিচার্যা। মনঃপ্রধান দেহের জন্ত আমাদের যে মনঃপ্রধান কর্ম্ম তাহারই সংস্কার উহার কর্মাশয় হইবে (পূর্ব্বেও বলা হইয়ছে)। মনের ছই প্রকার কর্ম্ম (১) শরীর সহযোগে কর্ম্ম আর (২) মনে মনেই কর্ম্ম। এই মনে মনে সম্কর্মমূলক কর্মা নিয়তই চলিতেছে ও অমুষ্প্রিতে উহার ভঙ্গ নাই। স্থুলদেহ লইয়া মনের স্বেচ্ছ কর্মা অনেক সময় থাকে না (যেমন স্বপ্লাদি কালে)। অবশ্র মনের বিজ্য় যন্ত্র মন্তিক লইয়া মন কার্যা করে কিন্তু স্বপ্লে দেহ লইয়া কার্যা করে নিজম্ব যন্ত্র মন্তিক লইয়া মন কার্যা করে কিন্তু স্বপ্লে দেহ লইয়া কার্যা করে না। জাতাৎ ও স্বপ্ল এই ছই অবস্থায় এই ছই কার্যা পৃথক্ অমুভূত হয়। মনের এই স্বভাব হইতেই তাহার সংস্কারে স্থলদেহ ত্যাগের পর জাতাৎ-মনের এই স্বভাব হইতেই তাহার সংস্কারে জন্ত হয়। সেই দেহের জন্ত

আবগুক বাদনার কথা বলা হইয়াছে। তাহার কর্মাশয় এইরূপঃ—(১) জাতিকর কর্মাশয় = স্থলজীবনে অনুভূত শরীর নিরপেক্ষ মানসচেষ্টার সংস্কার (ইহার দ্বারাই স্ক্লেদেহ হয়)। (২) ভোগকর কর্মাশয় = য়ে প্রকার মনঃকার্য্যের দ্বারা সৌমনশু ও দৌর্মনশু হয় তাদৃশ কর্ম্মের সংস্কার। সম্বলিদ্ধিজনিত প্রধানত দেখানে মানসম্ব ও তাহার অদিদ্ধিজনিত কোতে তথায় মানসতঃথ। ইহা যেরূপ মনঃকার্যোর দ্বারা ঘটে তাহার সংস্কারই এই কর্মাশর। (৩) আয়ুষ্কর.কর্মাশর= অনুষুপ্তি সংস্কার। স্ববলাত্দারে যতকাল অসুবুপ্তি আত্মরক। করিয়া বর্ত্তমান থাকে সেই বলের সংস্কার।

দেহধারণের কালে তাহার ঘটক কর্মাশয়ের দারা বাদনাভিবাক্তি চাই। প্রেতের পূর্ব স্থাজীবন স্মরণ থাকে স্থতরাং তাহার আয়ুরও স্থৃতি থাকে। পূর্ব আয়ুর স্থৃতি অর্থে আয়ুর্বাদনার আংশিক অভিবাক্তি। দেই বাদনা লইয়া একাদশগুণ বলবান অমুবৃপ্তিরূপ আয়ুকর কর্মাশয় ঐ আংশিক ব্যক্ত আয়ুর্বাদনার স্মৃতির (অর্থাৎ মানব জীবনের আয়ুর স্মৃতির) সহিত মিলিরা তাহার একাদশগুণ (অসুষুপ্তি ও সুষুপ্তির অনুপাত) আমু নির্বর্তিত করে। এইরূপে স্ক্রণরীরের আয়ু যে স্থলদেহ অপেকা অধিক হইতে পারে তাহা বুঝা যায়। অর্থাৎ প্রেতের ইহজীবনের আয়ুর স্থৃতি থাকে, অসুবৃপ্তি তাহার জীবন এবং সুবৃপ্তি অপেকা অসুবৃপ্তি অনেক অধিক কাল ব্যাপী এই তিন্টী ঘটক বা নিব্রিক হেতু পাই বলিয়া, তাহা হইতে তাহার ফল কি হইবে ভাহা বিচার করিলে প্রেতের দীর্ঘায়ু হওয়ার **टिकृ वृक्षा यात्र ।** 

ইহা আরও ভাল করিয়া বুঝার জন্ম অকপ্রণালীতে দেখান যাইতেছে। অল অবগ্র রপক। আয়ুর্বাসনা = আ; আয়ুদ্ধর কর্মাশয় = क; অসুবৃপ্তির সংস্থার = জ; নিজার বা সুষ্প্রির সংস্থার = নি। ইহার মধ্যে জ: নি ::

ভুর পঞ্চম পরিশিষ্ট

Krishna chandra college central Library

স্থান্দ্রীর সম্বন্ধে জ = क। আ ও ক বা জ মিলিবেই चिनिद्य। ःवा+छ रहेद्य।

একীভূত আ + জ = ১০০ বংদর (ধর উহা মানুষের আয়ু) আমি বাঁচিব এই স্মৃতি ও দাম্থা। : এই ভাব মৃত্যুর পর প্রথমে হইবে। পরে আ । জ যুক্ত মন মনে করিবে আমি নি অপেক্লা এগারগুণ বলবান্। নি ও জ বিরুদ্ধ। : নি জ-কে অভিভূত করিতে যাইবে। কিন্তু জ এগারগুলু বলবান্ এবং আ-র সহিত সংযুক্ত। . নি কে ১১ (আ + জ) কে অভিভূত করিতে হইবে। অর্থাৎ ১১০০ বংদর পরে অভিভূত করিতে পারিবে।

বলা বাহুল্য অসুষ্প্তি ও সুষ্প্তির অনুপাত (১১:১) এবং মানব আায়ুর স্মৃতি ১০০ বৎসর ইহা আন্দাজে ধরিয়া লওয়া মাত্র একেবারে ঠিক নহে। স্তরাং ইহা হইতে স্ল্শরীরের আয়ু যে ইহজীবনের আয়ু অপেক্ষা বেশী হইতে পারে তাহাই কেবল গ্রাহ্ন।

স্থুলাবীজজীবভাবে প্রেতের মরণের বা পতনের সময়ও ঐরপ তিন বাসনা ও তিন কর্মাশয় হয়। প্রেতজীব মুলারাভিহত পুরুষের ভায় তথন অজ্ঞান অবস্থায় আদে। সুষুপ্তির সংস্কারে যে তাহা হয় ইহা বলা হইয়াছে। তথন পূর্কাত্মভূত তাদৃশ অবস্থার সংস্কার হইতে তাদৃশ জাতিবাদনা, আমুর্বাদনা ও ভোগবাদনা হয় ও তল্বারা দেই বীজজীব অবস্থার শরীরাদির ছাঁচ হয়। আর তথনকার তিন কর্মাশয়ের মধ্যে (১) জাতিকর কর্মাশয়=স্বৃপ্তিকালীন অফুট চেষ্টার সংস্কার; (২) ভোগকর কর্মাশয় = তম বা মোহ ভোগ (যাহা সুবুপ্তিকালে হয় যাহা কুট স্থহঃথহীন ভাদৃশ ভোগের সামর্থা; (৩) আযুক্র কর্মাশয় = স্থ্পুপ্তির সংস্কার অর্থাৎ যতকাল স্বকীয় বলানুসারে স্থ্পি আত্মরক্ষা করিয়া থাকিতে পারে দেই বলের অনুভূতিজাত সংস্কার।

দেহী এই অচেতন, রুদ্ধকরণ, স্ক্রবীজ্ঞীব অবস্থায় কতকাল থাকিয়া পুনরায় সূলশনীর ধারণ করে তাহা বিচার্য্য নহে, কারণ তথন আত্মগত কারণ ছাড়া প্রবলতর বাহ্য কারণে শরীরধারণ যে কতকাল স্থাতি থাকিতে পারে তাহা অবধারণ করার উপায় নাই। সাধারণ লোকে যে শীঘ্র শরীরধারণ করে এবং যোগীদের দেহধারণ যে "ছ্রিপ্রাতর" তাহা শাস্ত্রসম্মত ইহা পূর্বের উক্ত হইয়াছে।

সুল শরীরের আয়ু যেমন ক্ষণমাত্র হইতে শতাধিক বর্ষ হুইতে পারে 
ক্লেশরীরের আয়ুও সেইরূপ অল্লকাল হইতে বহুশত বা বহুসহস্র বর্ষ 
পর্যান্ত হইতে পারে ইহা বলা হইল। নিদ্রাই তাহার পতন। ইহলোকে 
যেমন নিদ্রার অনুকূল কার্য্য (শরনাদি) করিলে অকালে নিদ্রা আসে 
ক্লেশরীর সম্বন্ধেও তদ্রেপ। যদি শীঘ্র ইহলোকে আসার প্রবল কারণ 
থাকে তবে সাধারণ লোকে, যাহারা উচ্চলোকে যায় না, তাহারা শীঘ্র 
আসিতে পারে। আপানীরা যথন হারিকিরি বা পেট কাটিয়া আত্মহত্যা। 
করে তথন অনেকে প্রবল সংকল্প করে যে ফের শীঘ্র যেন জাপানে জন্মগ্রহণ করি। ঐরূপ পুরুষকারযুক্ত আসক্তিই শীঘ্র আসার প্রধান কারণ। 
যাহারা ইহলোক ছাড়িয়া দীর্ঘকাল থাকিতে দৃঢ়সংকল্পবান্ তাহারাই অন্তা 
বথাযোগ্য কারণ থাকিলে স্থদীর্ঘকাল থাকিতে পারে।



5

व्यञ्ज्यवीम ३२, २१, ७३ वाख ३४१-४४ অনাদিসতা ১৭৩-৭৮ অনিয়তবিপাক কর্মাশয় ১১০-১১ অন্তঃকরণশক্তি ৫৬ व्यथवाम ১১১ . অপ্রতিষ্ঠ তর্ক ১ অপ্রবেশতা (impenetrability) ৩০ অভিব্যক্তিবাদ (theory of evolution ৰা theory of descent ) ৬৯-৭৩ जवधानमञ्जित প्राथिया २०৫-७ जिविना ३७३-७२ অবিশাস (scepticism) ৩, ১৭১ অসাধারণ চিত্তাবস্থা ৫৮,৫৯ অসাধারণ করণক্রিয়া, কর্মেন্সিয়ের (telekinesis) २, ३३२, २०२; अ, छात-ন্তিয়ের (telesthesia) ২০২; এ, প্রাণশক্তির ( ectoplasy )১৯৩, ২০২-৩ অহংকার ১১ অহিংসা ১৬০-৬৬

#### আ

আইন্টাইন (A. Einstein) ৩৯
আপেক্ষিকতাবাদ (theory of relativity) ১৮, ৪৬-৪৭
আমি কিদের হারা নির্মিত ১০-১১
আমিহবোধ ৫২,৬১
আয়ু ৫৫, ১১৮, ১৩৫-৩৮; ঐ, ফ্লুদেহের ১২৯; উহার প্রমাণ ২৪৬-৪৯
আয়ুর্বাসনা ১৩২

3

ইন্স্টিংক্ট ( instinct ) ২৩৯-৪২ ইনাশিয়া ( inertia ) ২৯ ইলেক্ট্ৰ ( electron ) ১৭, ৩৪-৩৯

क्र

ইথার (ether) ৪, ১৩, ১৭, ৩৭-০৮; ঐ, (space অর্থে) ৩৮-৩৯ ইখর, কর্মফলদাতা ৫-৭, ১৫৩-৫৪; ঐ, এরিস্টট্লের লক্ষণ ২৪ ইখরেচছা, জগতের মূল (পাশ্চাতামত) ১৯

উইল্জ্ (Dr. Wiltse) ২১০-১৫
উৎসর্গ বা নিয়ম ১১১
উদ্ভিদ জন্ম, জীবের ১৬৮
উপভোগদেহ (উদ্ভিদ, তির্ঘাক্ ও পারলৌকিক) ১৩১-৩৫; এ, দৈব ও নারক
১২০, ১২৬-৩৫
উভয়শরীরী (ভোগ ও কর্মশরীরী) জীব

(

এককৌষিকপ্রাণী ৩, ৭১, ১৮২
একবস্তুবাদ (monism) ৩, ১৩-১৮, ২৭
একভবিকত্ব, কর্মাশরের ১০৮-১০
একাগ্রভূমিকা ১৫৫
এক্রোপ্লামি (ectoplasy) ৯, ১৯৩
এক্লেক্টিক্ (eclectic) ২৫
এটম্ (atom) বা রাসায়নিক ভূতের অণু
১৬, ১৭, ১৯, ৩৪, ৩৫
এডিংটন (Sir A. Eddington) ১৭, ৩৮

## Krishna chandra college central (Library) งะง-ะง

এনার্জি (energy) বা ক্রিয়াশক্তি ১৩, 34. 00-09 এনডেড ( Prof. Andrade ) ৩৪, ৪১ এপিকিউরাস (Epicurus) २॰ এরিস্টট্ল (Aristotle) ২৪ এলিমেণ্ট (element) বা রাসায়নিক ভূত ৩২-৩৪

खेननामिक स्मर ३३४, ३२०, ३२४, २०२

কঠিনতা ৪১ कन ( H. W. Conn ) s করণশক্তি (বা লিঙ্গ ) ১১৯-২০ ; উহার ত্রিগুণানুদারে বিভাগ ২৩৭-৩৮

कड़ी (creator) c, २8 कर्म, व्यति ६७, ११, ३१०-१४ ; वे, कर्म-সংস্থার অর্থে ৯০ ; এ, কাহার ৭-৮ ; এ, कित २, ११, ४२ ; बे, मृष्ठेजनार्तमनीय छ अन्डेजनार्यन्नीय २०-२३, ३३४; य, विविध ( मानत अवः भातीत ७ मानत মিলিত) ৮১ ৮২; ঐ, ধর্মাধর্ম (বা শুকু, কৃষ, শুকুকৃষ ও অশুকুকুষ) ১৩, ১৪৯-৫৯, ১१२-१०; बे, श्रूक्वकांत्र ११, ৮৩-৮৬, ৮৯-৯০ ; ঐ, প্রারন্ধ, ক্রিয়মাণ ও দঞ্চিত ৯১-৯৩, ১৫৫-৫৭ ; ঐ, ভোগ-च्छ ११, ४०-४४, ४४-४२, ३००; वे, লক্ষণ ৮১ ; ঐ, দান্ত্ৰিক, রাজদ ও তামদ 785-85

কর্মতত্ত্বে সংক্ষিপ্ত সিদ্ধান্ত ৭৭ কর্মফল (জাতি, আরু ও ভোগ) ৫৫-৫৬, 339 336

কর্মশরীর ১৩৩.৩৪ কর্ম্মশংস্কার ১৪-১১ কর্মাশয় ৯৯, ১০৫-১১৬ ; ঐ সৃক্ষদেহের ২৪ कर्ष्यानिय, शकः ১०, ७७ কর্ম্মেল্রিয়ের কার্যা, উদ্ভিদের ২৩৩-৩৪ : ঐ, জন্তুর ২৩৪-৩৭; মনুযোর সহিত উহাদের তুলনা ২৩৭-৩৮ কর্মের নিবৃত্তি ৫৪, ১২ ৯৩, ১০৫, ১৩৮, গার্নি (Dr. Gurney) ২২০ 368-62, 399-95 কর্ম্মের বিষয় ৫৩ कांत्र ( Dr. W. Carr ) २. ১৮ कार्न नाम् हे। है नात्र (Carl Landsteiner) 90 কালজ্ঞান ( অতীত, বর্ত্তমান ও অনাগত 390-99 कांब्राबिहाम् (quantum) २४, ७७ (कार, नांद्रीय ( cell ) ১৮0 কোষের বিভঞ্জন প্রক্রিয়া (Karyokinesis ) ১৮8-৮৫ কোষের স্তম্ভিত প্রাণরূপে অবস্থান (suspended animation ) 333 क्रिया, अमाधावन कवन २, ১৯२-৯৩, २०२-७; **कन्या छ**त्रवान ८२, ७৪-७७, २२७-२६ এ, নিতামভাব ৪৪; এ, ভৌতিকাদি তिन প্রকার ৮-৯; এ, বৈষয়িক বা

physical আদি তিন প্রকার ৩০ ; ঐ. শক্তিরাপ ও ক্রিয়ারূপ অবস্থা ৩৫ ; ঐ. अखांव वा त्रज ३२, २४, २१-२৮ क्रियाचारा ३०৮ क (Dr. Crewe ) २२० क्रिंगेरेनाम् (Cratylus) २३ কো ( Mrs. Crowe ) ১১৩-১৪ কোনাগো ( Cromagnon ) ৭০, ৭৪ ক্রোমোদম (Chromosome) ১৮১, 348-44

ন্থারভয়াল (Clairvoyance) ৯, ১৯২

শেরীর বা স্পরশরীর ১২৮

बंद्रे लानजी २००-७

চত্র্থ পরিমাণ, কালিক (fourth dimension) 85 हिंख ६१

চিত্তবৃত্তি, পঞ্চ ১১ চৈত্য ৫০, ৫১

জড়তা, (স্থিতিশীলতা) ছুইপ্রকার ২৯ ; এ, (inertia of mass) 00, 05-09 क्रुवान ७৮, ৫৯-७२ ; উहात्र थिखतो २ জাতি বা শরীর ৫৬, ১১৮-৩৫ ; ঐ, দ্রব্যের **मिनी वर्ष १२**० জাতিবাসনা ১০২ জিন্দ ( Sir J. Jeans ) ৩১, ৪০, ৪১, ৪৩ कीव ७७, ७৯, १० कीवनुक २३, २२, ३८१ জোন অফ আৰ্ক ( Joan of Arc ) ১৯৬ दिजनमञ १, २३, १२, ३१० क्डानि अब ३०, ८७ क्कार्निय कार्या, উद्धित्तत्र २००-२०६ ; अ, জন্তুর ২৩৪-৩৭ ; মনুয়ের সহিত উহাদের जुनना २०१

টেनिमन ( Lord Tennyson )२२8 টেলার্জি (telergy) বা দূরমনঃক্রিয়া 202 টেলিকাইনেসিস্ ( telekinesis ) », 382, 202 টেলিপ্যাথি (telepathy) বা বিপ্রকৃষ্ট विष २, १२०-२६ ট্যান্স্ফরমিস্ম্ (transformism) १०

ডिक्ই चि ( T. De Quincy ) \$38-32 ডিমক্রিটাস্ ( Democritus ) ২০, ২১ ডেকার্ট ( Descartes ) ১৯

তনাত্ৰ ৪৫, ৪৬ তম ( शिंजिमीलंडा ) ১२, २४, २৮, ४०

থিওরী (theory) ১, ২; এ, ইভলিউসন (evolution) ৬৯-৭৩; ঐ, কর্ত্তা বা creator e; बे, जड़वारमंत्र २; बे, विवल्खवादमञ्ज ১৫, ১৬, ১৮ ; ঐ, প্লেটোর theory of ideas বা পদার্থ বিজ্ঞানের প্রাধান্তবাদ ২২; ঐ, ভবিশ্বং জ্ঞানের এক ১৯৮-৯৯ ; ঐ, মনিষ্টিক ( monistic) ७, ১७-১৮, २१; ঐ, यत्नामांज-বাদের (psychomonism বা subjective idealism) >>; 4, মিউটেশন (mutation বা হঠাৎ व्याविकीव वीम ) १८-१७ ; ये, विका-পিচুলেটারী (recapitulatory) ৭৬; এ, বিলেটিভিট (relativity) ১৮, 84-89

খুলে ( Prof. Thoulet চিত্ৰ-৯৮ ম ৪০০ সিনিধাৰীলতা, জাগতিক প্লার্থের ৮৬৮৮ প্রেশ্বিদ্যাস্ ( Thespessed DIGNER প্রাইডিস ( Parmental ) ( Prof. A. Pearse) 92-90 ক্ষকার ৭৭, ৮৩-৮৬, ৮৯-৯ . मार्नित्र यन ३७७-७१ পুংবীজকোষ (spermatozoon) ১৮৫-৮৮ कु:र १४, ১००-১, ১०२-८४, ১७६ পূর্বজন্মের স্মৃতি ৬৭ 可到 Co. C) প্রকাশশীলতা বা সন্ত ১২,২৪,২৭-२৮,৪২-৪৩ (महधातन मंख्नि ( शक्यान ) ১०, ६८-६६ ; প্রজনন বা প্রাণিশরীরের সন্তাত ১৮৩-৮৮ ঐ, পাশ্চাতামত ৬৩.৬৫ প্রতিফলিত ক্রিয়া ( reflex action ) ৬৪ रेमवरम् ३२७-२१, ३७२-७७ প্রতায় ৫৭ खरें। वा खरें शुक्रव 89, 00, 05 প্রমাণ ২৪ ছিবস্তবাদ ( dualism ) ১৫-১৬, ১৮ ; এ, थान, शक्विष ১०, ৫৪-৫৫ গ্রীকমত ২২ প্রাণধারণ (organic life ) ১৭৯.৮০ প্রাণিদেহের প্রথম উৎপত্তি ৭১ वर्षा ১৪৯, ১৫२ : উহার জয় ১৬৯.१२ ; প্রাণিশরীরের উপরিস্থ গঠনশক্তি ১৮৯-৯১ ঐ, নিবুত্তি ১৪৯ ; ঐ, প্রবৃত্তি ১৪৯ ; ঐ, थानी, এकरकोविक ও वहरकोविक ১৮२-৮৩ সনাতন ১৫৪ ; ধর্মপরিণাম ১২৪ প্রোটন ( proton ) ১৭, ৩৪, ৩৫/ ৩৭. প্রোটাইল (protyle) বা মূল হিছ न्डेम (nous) २० खवा ७० नवक १३ প্রোটোপ্লাজ্ম্ ( protoplasm ) ১৮০-৯১ नवाक्षरहोत्रोष (neoplatonism) २४, ७० প্লেটো ( Plato ) ২২ नांत्रकरम्ह ३२७-२१, ১०० প্লেটোর উপমা ২৩ 'নিউক্লিঙলাস (nucleolus) বা কোবের क्षिति अनिर्धकां (category) २२ वार्कल १४१ প্লেটোর সত্যাবধারণের ভিত্তি ২৩ নিউল্লিয়ান (nucleus) বা কোবের श्रीिनाम (Plotinus) २४. २६ वांगरकल ३४३ भार हैन ( plankton ) व নিমৃত্বিপাক কর্মাশ্র ১১০-১১ নিরয়ক্তঃথ ১৩৫ **KCC** निद्राध ममाधि ३०१ নির্মাণচিত ১৫৬ (am ) c भव्रमान्ताम छोक २० পরলোকের বিবরণ পাশ্চাত, पाप ( J. B. Burke ) 39, 89 वे, नाडीय २२६-२४ वर्कि (G. Berkeley ) ১৯